


 
 

La Práctica de la Presencia de Dios:  
La mejor regla para una vida santa  

  
Conversaciones y cartas del Hermano Lorenzo ​
(en el mundo Nicolás Herman c. 1610-1691), ​
laico carmelita del convento de París, Francia.  

  
Traducido al español por Alejandro Bermúdez / ACI Prensa 2005.  

 
 

INTRODUCCIÓN  
 
Aunque había llevado la vida normal de cualquier joven francés de clase 
media de inicios del siglo XVI,  Nicolás Herman, nacido alrededor de 
1610 en Herimenil, Lorraine (en ese entonces ducado de Francia), tuvo a 
los dieciocho años una intensa experiencia de Dios al contemplar un 
sencillo fenómeno de la naturaleza: la desnudez de un árbol en invierno.    
 
Pese a que dicha experiencia de Dios lo motivó originalmente a una vida 
totalmente dedicada a la oración; terminó desperdiciando las dos 
siguientes décadas de su vida en el ejército, donde participó en la guerra 
de los Treinta Años.   
 
Pero el “mastín de Dios” finalmente lo alcanzó: antes de cumplir los 
cuarenta años, una fuerte turbación espiritual y un profundo 
arrepentimiento –producto de un conjunto de eventos, entre ellos una 
herida de guerra que lo dejó lisiado-  lo llevó primero a vivir en soledad 



en el bosque, como los primeros anacoretas y, luego, a modo de 
transición, a trabajar en el servicio público.   
 
Finalmente, solicitó su ingreso en un, entonces, nuevo monasterio 
carmelita en París en calidad de hermano laico, con el deseo de hacer 
penitencia por los pecados cometidos en su vida.  En el monasterio, que 
llegó a tener cien religiosos, se dedicó a la cocina durante quince años 
hasta que fue trasladado al taller de reparación de sandalias, aunque 
frecuentemente tenía que regresar a ayudar a la cocina. El trabajo, casi 
siempre repetitivo, se extendía por numerosas horas, todos los días 
incluidos los domingos.   
 
Sin embargo, en medio de las fatigas, la rutina y el escaso tiempo para la 
oración, el Hermano Lorenzo descubrió la enorme paz y el eficaz camino 
a la santidad que le ofrecía una práctica muy sencilla, que llegó a vivir 
plenamente: el ejercicio de la presencia de Dios.  
 
Tímido y servicial, Lorenzo huía sistemáticamente de las conversaciones 
y las recreaciones. Pero la felicidad de su vida se transparentaba, y 
suscitaba en muchos de sus hermanos y visitantes del convento el deseo 
de conocer su “secreto”.  
 
Secreto que el Hermano se hubiera llevado a la tumba si no fuera por  el 
P. Joseph de Beaufort, consejero del Arzobispo de París, quien recopiló 
sus recuerdos de cuatro conversaciones con el Hermano y  quince de sus 
cartas, la mayoría de ellas escritas a una misma persona; y las publicó en 
la forma de un pequeño libro titulado  La Práctica de la Presencia de 
Dios. “La mejor regla para una vida santa” fue el subtítulo de la obra.  
 
De Beaufort relata que cuando sostuvo sus conversaciones con el 
Hermano Lorenzo, éste tenía unos cincuenta años, tenía una cojera 



marcada –herencia de su participación en la guerra- y tenía un aspecto 
“rudo en apariencia, pero gentil en gracia”.  
 
El Hermano Lorenzo murió en 1691, después de haber practicado por 
cuarenta años el ejercicio de la presencia de Dios.  
 
El libro publicado por de Beaufort no tiene ningún carácter sistemático; 
pero presenta con gran elocuencia medios muy prácticos y concretos 
para vivir la presencia de Dios en medio de las actividades más 
aparentemente irrelevantes, tediosas o agobiantes de la vida diaria.  
 
La sabiduría del Hermano Lorenzo, sorprendentemente, parece 
preparada para el siglo XXI, porque sus penetrantes y sabias 
observaciones sobre las angustias producto de la tensión entre el “hacer” 
y el “orar”, se resuelven en una verdadera espiritualidad de la acción; 
donde superando una falsa oposición, la oración se vuelve vida, para que 
la vida se vuelva constante oración.   
 
  

Primera Conversación  
 
Vi al Hermano Lorenzo por primera vez el 3 de Agosto de 1666. Me dijo 
que Dios le había hecho un favor singular cuando se convirtió a la edad 
de dieciocho años. Durante aquel invierno, viendo un árbol despojado de 
sus hojas, y considerando que dentro de poco tiempo las hojas volverían 
a brotar, y considerando que poco después aparecerían las flores y los 
frutos, el Hermano Lorenzo recibió una alta visión de la Providencia y el 
Poder de Dios que desde entonces nunca se ha borrado de su alma. Esta 
visión lo liberó perfectamente del mundo, y encendió en él un amor a 
Dios tan grande, que no podía afirmar que hubiera aumentado en los 
más de cuarenta años vividos desde entonces.   
 



Dijo que había trabajado como empleado de M. Fieubert, el tesorero, 
pero que era tan torpe que rompía todo.   
 
Había luego deseado ser recibido en un monasterio pensando que allí 
podría cambiar su torpeza y las faltas que hubiese cometido, y así 
sacrificaría, a Dios, su vida con sus placeres: pero Dios lo “decepcionó”, 
porque no había encontrada nada más que  satisfacción en dicho estado.  
 
Deberíamos enraizar nuestra vida en el sentido de la Presencia de Dios, 
mediante la conversación continua con Él. Es vergonzoso dejar de 
conversar con Él para pensar en frivolidades y tonterías.   
 
Deberíamos alimentar y nutrir nuestras almas con elevadas nociones de 
Dios, que nos producirían gran alegría al dedicarnos  devotamente a Él.   
 
Deberíamos apremiar, es decir, avivar nuestra fe. Es lamentable que 
tengamos tan poca; y que en lugar de tomar la fe como regla de su 
conducta, los hombres se entretengan  con devociones triviales, que 
cambian a diario. El camino de la fe es el espíritu de la Iglesia, y basta 
para llevarnos a un alto grado de perfección.   
 
Deberíamos entregarnos a Dios tanto en las cosas temporales como en 
las espirituales, y buscar nuestra satisfacción solamente en el 
cumplimiento de su voluntad, ya sea que Él nos guíe mediante el 
sufrimiento o mediante la consolación, pues todo debería ser igual para 
un alma verdaderamente resignada. Era necesaria la fidelidad en 
momentos de sequedad, insensibilidad o tedio en nuestra oración, por 
medio de las cuales Dios prueba nuestro amor a Él; esos son los 
momentos para realizar buenos y eficaces actos de abandono, porque 
uno sólo de ellos hecho frecuentemente promovería grandemente 
nuestro crecimiento espiritual    
  



-Acerca de las miserias y pecados del mundo que escuchaba diariamente, 
él, muy lejos de sorprenderse de ellos; por el contrario, estaba 
sorprendido de que no hubiera más, considerando la  malicia de la que 
eran capaces los pecadores: por su parte, oraba por ellos; pero sabiendo 
que Dios podía remediar el daño que ellos hacían cuando Él así lo 
deseara, él no se hacía demasiado problema con el asunto.   
 
Para llegar al abandono que Dios requiere, deberíamos vigilar 
atentamente todas las pasiones que se mezclan tanto con las cosas 
espirituales como aquellas que son de una naturaleza más burda: Dios 
dará luces respecto de tales pasiones a quienes verdaderamente desean 
servirlo Si mi deseo era verdaderamente servir a Dios, podría venir a 
verle (al Hermano Lorenzo) tantas veces como quisiera, sin temor de ser 
una molestia. Pero si no era así, entonces no debía visitarlo más.  
  
  

Segunda Conversación  
 
Él siempre había sido gobernado por el amor, sin deseos egoístas; y 
habiendo hecho del amor de Dios el fin de todas sus acciones, había 
encontrado razones para estar bastante satisfecho con su método. Estaba 
contento cuando podía levantar una pajita del suelo por amor a Dios, 
buscándole sólo a Él y nada más, ni siquiera esperando sus dones. 
Durante mucho tiempo había estado afligido interiormente  por creer 
que se condenaría; y ni todos los hombres del mundo podrían haberlo 
persuadido de lo contrario; pero finalmente razonó consigo mismo de 
esta manera: no entré en la vida religiosa sino por amor a Dios, y me he 
esforzado por actuar sólo para Él; sea lo que sea de mí, sea perdido o 
salvado, siempre seguiré obrando puramente por amor a Dios. Por lo 
menos tendré este bien, que hasta la muerte habré hecho todo lo que me 
es posible  para amarlo. Esta tribulación interior había durado cuatro 
años, durante los cuales había sufrido mucho.   



 
Sin embargo, desde aquel momento había pasado su vida en perfecta 
libertad y una continua alegría. Puso sus pecados ante Dios, tal como 
eran, para decirle que no merecía sus favores, sin embargo Dios seguía 
derramándolos en él abundantemente.   
 
A fin de formar el hábito de conversar con Dios continuamente y de 
referir todo lo que hacemos a Él, al principio debemos dedicarnos a Él 
con cierto esfuerzo: pero que después de un poco de esfuerzo deberíamos 
encontrar que su amor nos estimula interiormente a hacerlo sin ninguna 
dificultad.   
Él esperaba que después de los agradables días que Dios le había dado, le 
tocaría el turno al dolor y el sufrimiento; pero no estaba inquieto por 
ello, sabiendo muy bien que no pudiendo hacer nada al respecto, Dios no 
fallaría en darle la fuerza para soportarlos.   
 
Cuando se le presentaba la ocasión de practicar alguna virtud, se dirigía a 
Dios diciendo, Señor, no puedo hacer esto a menos que me hagas capaz 
de hacerlo; y entonces recibía fuerzas más que suficientes.   
 
Cuando había fallado en su deber, solamente confesaba su falta 
diciéndole a Dios. “jamás podría hacer algo distinto, si me abandonas a 
mí mismo; Eres tú quien debe impedir mi caída, y corregir lo que está 
mal”. Después de esto, no se consentía ninguna inquietud al respecto.  
Debemos actuar con Dios con la mayor simplicidad, hablando con Él 
franca y sencillamente, implorando su asistencia en nuestros asuntos en 
la medida en que ocurren.  Dios nunca había fallado en concedérselo, 
como lo había experimentado frecuentemente.   
 
Recientemente había sido enviado a Borgoña, para comprar la provisión 
de vino para la comunidad; tarea que le resultaba muy poco grata porque 
no tenía ninguna inclinación para los negocios, y porque era cojo y no 



podía moverse en el barco sino rodando sobre los toneles. Sin embargo, 
no se consintió ninguna inquietud sobre esto o sobre la compra del vino. 
Le dijo a Dios que se trataba de su negocio y que finalmente lo había 
hecho muy bien. El año anterior había sido enviado a Auvergne con la 
misma tarea, y aunque no podía decir cómo sucedió el asunto, todo había 
resultado muy bien.   
 
De la misma manera, con su trabajo en la cocina (al cual por naturaleza 
tenía una gran aversión), habiéndose acostumbrado a hacer todo por 
amor a Dios, en oración en todo momento, pidiendo su gracias para 
hacer su trabajo bien,  todo le había resultado fácil durante los 15 años 
allí transcurridos. 
  
Estaba muy feliz en el puesto que ocupaba ahora, pero estaba tan 
dispuesto a renunciar a él como el anterior, ya que estaba satisfecho en 
cualquier circunstancia, pues hacía pequeñas cosas por el amor de Dios.  
 
Los momentos establecidos para la oración no eran diferentes de otros 
momentos: se retiraba a orar, de acuerdo a las indicaciones de su 
superior, pero no deseaba esa clase de retiro.  
 
Tampoco los solicitaba, porque ni el trabajo más grande lo distraía de 
Dios.  
 
Debido a que conocía su obligación de amar a Dios en todas cosas; y que 
se había esforzado por hacerlo así, no necesitaba que un director le 
aconsejara; pero sí más bien un confesor que lo absolviera. Era muy 
sensible a sus faltas, pero ellas no lo desanimaban; las confesaba a Dios y 
no discutía con Él  para justificarlas. Cuando así lo hacía, apaciblemente 
retomaba su práctica usual de amor y adoración.   
 



Durante sus inquietudes mentales no consultaba con nadie; sino que 
sabiendo por la luz de la fe que Dios estaba presente, entonces se 
contentaba con dirigir todas sus acciones a Él; es decir, haciéndolas con 
el deseo de agradarle, sea cual fuera el resultado.   
 
Los pensamientos inútiles arruinan todo: allí es donde comienzan los 
problemas; pero tenemos que rechazarlos tan pronto como percibimos 
su impertinencia para el asunto que estamos tratando o para nuestra 
salvación,  rechazarlos, y retornar a nuestra comunión con Dios.  Al 
principio había pasado su tiempo de oración rechazando 
frecuentemente pensamientos erráticos, volviendo a caer en ellos. Nunca 
había regulado su devoción según ciertos métodos como hacen algunos. 
Sin embargo, al principio  practicó la meditación por algún tiempo, pero 
poco después lo dejó, por razones que no sabría explicar.  
 
Todas las mortificaciones y otros ejercicios corporales son inútiles en 
cuanto no sirvan para llegar a la unión con Dios por el amor; lo había 
considerado, y descubierto que el camino más corto para ir directamente 
a Él era el continuo ejercicio del amor, y hacer todo en su honor.   
 
Tenemos que hacer una gran diferencia entre los actos del entendimiento  
y los de la voluntad; los primeros eran comparativamente de poco valor, 
mientras que todos los otros lo son.   
 
Nuestra única misión es amar a Dios y deleitarnos en Él.   
 
Cualquier forma de mortificación, si carece del amor de Dios, es incapaz 
de borrar un solo pecado. Debemos esperar, sin ansiedad alguna, el 
perdón de nuestros pecados de la Sangre de Jesucristo, sólo 
preocupándonos por amarlo con todo nuestro corazón. Dios parece  
haber concedido los mayores favores a los más grandes pecadores, como 
monumentos más evidentes de su misericordia.   



 
Los mayores dolores o placeres de este mundo no podían compararse 
con los dolores y placeres que había experimentado a nivel  espiritual: de 
esta forma no se preocupaba por nada ni temía nada, deseando 
solamente  una cosa de Dios, el no ofenderlo.   
 
No experimento escrúpulos, por ejemplo, cuando fallo en mis tareas. 
Rápidamente lo reconozco, diciendo que estoy acostumbrado a obrar así: 
nunca podré hacer algo distinto si soy abandonado a mí mismo. Si no 
fallo, entonces doy gracias a Dios reconociendo que viene de Él.  
 
  

Tercera Conversación  
 
El cimiento de su vida espiritual había sido el alto conocimiento y estima 
de Dios en la fe; que una vez bien entendida, ya no tuvo ninguna otra 
preocupación sino el de rechazar fielmente todo otro pensamiento, para 
poder así realizar todas sus acciones por amor a Dios. Cuando no tenía 
ningún pensamiento de Dios por un tiempo, no se inquietaba. Más bien 
después de haber reconocido su iniquidad ante Dios, volvía a Él con una 
confianza aún mayor que el descubrimiento de cuán pecador había sido 
por haberlo olvidado.   
 
La confianza que ponemos en Dios lo honra grandemente, y hace 
descender grandes gracias. Es imposible no solo que Dios engañe, sino 
también que deje a sufrir a un alma perfectamente resignada a Él y 
resuelta a soportar cualquier cosa por Él.   
 
Experimentaba el pronto socorro de la Gracia Divina en toda ocasión, y 
por esta misma razón,  cuando tenía una tarea que cumplir, no pensaba 
en ella de antemano, sino recién cuando llegaba el momento de hacerlo, 
y encontraba en Dios, como en un espejo limpio, todo lo que era 



adecuado hacer. Últimamente había venido actuando de esta manera, sin 
anticipar preocupaciones; sino que venía actuando de la manera arriba 
descrita.   
 
Cuando los trabajos externos le distraían un poco de pensar en Dios, un 
fresco recuerdo proveniente de Dios le llenaba el alma, y se veía tan 
inflamado y transportado que le resultaba difícil contenerse.   
 
Estaba más unido a Dios en sus trabajos externos, que cuando los dejaba 
para retirarse a cumplir con sus devociones.   
 
Esperaba en el futuro próximo un gran dolor corporal o mental, y lo peor 
que podría sucederle era perder aquel sentido de Dios que había 
disfrutado por tanto tiempo, pero que la bondad de Dios le aseguraba 
que no le abandonaría por completo, y que le daría fuerza para soportar 
cualquier mal que Dios permitiera que le suceda; por tanto, no tenía 
ningún temor y no había tenido la ocasión de consultar con nadie acerca 
de su estado. Cuando intentó hacerlo, siempre había salido más perplejo; 
y que como estaba consciente de su disponibilidad de entregar su  vida 
por amor a Dios, no tenía ninguna aprehensión al peligro. La perfecta 
renuncia a Dios era un camino seguro al cielo, un camino en el cual 
tenemos siempre suficiente luz para conducirnos.  
 
Al inicio de la vida espiritual, debemos ser fieles en cumplir nuestros 
deberes y negarnos a nosotros mismos; una vez hecho esto se alcanzan 
placeres inefables: en las dificultades necesitamos recurrir solamente a 
Jesucristo, y suplicar por su gracia, con la cual todo llega a ser fácil.   
 
Muchos no avanzan en la maduración cristiana porque se aferran a 
penitencias y ejercicios particulares mientras descuidan el amor a Dios, 
que es el fin. Esto se manifiesta claramente en sus obras, y es la razón por 
qué se ven tan pocas virtudes sólidas.   



  
No se necesita ni arte ni ciencia para ir a Dios, sino solamente un 
corazón resueltamente determinado a no dedicarse a otra cosa que a 
Dios o en su honor,  y amarle solamente a Él.  
 
  

Cuarta Conversación  
 
Todo consiste en una renuncia de corazón a todas las cosas que 
percibimos que no conducen a Dios. Podemos acostumbrarnos a 
conversar continuamente con Él con libertad y simplicidad. Para 
dirigirnos a Él en todo momento sólo necesitamos: Reconocer que Dios 
está íntimamente presente con nosotros; que podemos pedir su ayuda 
para conocer su voluntad en cosas dudosas, y para realizar 
correctamente aquellas que vemos claramente que Él requiere de 
nosotros, ofreciéndoselas antes de realizarlas, y agradeciéndole cuando 
hemos terminado.   En nuestra conversación con Dios, también 
debemos aplicarnos a alabarle, adorarle y amarle por su infinita bondad 
y perfección.   
 
Sin desanimarnos por nuestros pecados, deberíamos orar pidiendo su 
gracia con una confianza perfectaen los méritos infinitos de nuestro 
Señor. Dios nunca ha fallado en darnos su gracia para cada acción; él 
(Hermano Lorenzo) lo percibía claramente y nunca le había fallado, a 
menos que sus pensamientos se hubieran apartado del sentido de la 
presencia de Dios, o cuando se había olvidado de pedir su ayuda.   
 
Dios siempre nos da luz en nuestras dudas, si no tenemos otro propósito 
en la vida que el de agradarle.   
 
Nuestra santificación no depende de cambiar de trabajos, sino en hacer, 
para la gloria de Dios, aquello que comúnmente hacemos para nosotros 



mismos. Era lamentable ver cómo mucha gente confundía los medios 
con el fin, obsesionándose en hacer ciertas cosas que hacían muy 
imperfectamente, debido a sus consideraciones humanas o egoístas.   
 
El método más excelente que había encontrado para ir a Dios era el de 
cumplir con las tareas más comunes sin el deseo de agradar a los 
hombres; sino (hasta donde somos capaces) de hacerlas puramente por 
amor a Dios.   
 
Es un gran engaño pensar que los momentos de oración debían ser 
diferentes de otros momentos. Estamos estrictamente obligados a 
unirnos a Dios por medio de la acción en el tiempo de la acción, tanto 
como por la oración en su debido momento.   
 
Su propia oración no era nada más que una dimensiónde la presencia de 
Dios, con su alma insensible a todo, excepto al Amor Divino: Y cuando 
terminaban los momentos dedicados a la oración, no encontraba 
ninguna diferencia porque seguía estando con Dios, alabándole y 
bendiciéndole con todas sus fuerzas, de tal manera que pasaba su vida en 
un gozo continuo, aunque esperaba que Dios le diera algunos 
sufrimientos cuando fuese más fuerte.   
 
De una vez por todas deberíamos poner de corazón toda nuestra 
confianza en Dios y rendirnos por completo a Él, seguros de que no nos 
defraudará.   
 
No debemos cansarnos de hacer pequeñas cosas por amor a Dios, porque 
Él no toma en cuenta lo grande de la obra sino el amor con que la 
hacemos. No deberíamos sorprendernos si, inicialmente, fallamos 
frecuentemente en nuestros esfuerzos. Pero, finalmente deberíamos 
adquirir un hábito que naturalmente produzca los actos, sin nuestra 
preocupación, y para nuestro mayor deleite.   



 
La esencia de la religión es la fe, la esperanza, y la caridad,  por la práctica 
de las cuales nos llegamos a unir a la voluntad de Dios: todo lo demás es  
indiferente y debe usarse como medios para llegar a nuestro fin, y ser así 
absorbidos en adelante  por la fe y el amor.   
 
Todas las cosas son posibles para el que cree, son menos difíciles para el 
que espera, son más fáciles para el que ama.  Y aún más fáciles para el 
que persevera en la práctica de estas tres virtudes.   
 
El fin que debemos proponernos es el de convertirnos, en esta vida, en 
los más perfectos adoradores de Dios que podamos ser, como esperamos 
ser durante toda la eternidad.  Cuando ingresamos a la vida espiritual 
debemos considerar y examinar a fondo lo que somos. Y entonces 
deberíamos encontrarnos dignos de todo desprecio, e inmerecedores del 
nombre de cristianos, sometidos a toda clase de miserias e innumerables 
defectos que nos preocupan y que causan vicisitudes perpetuas en 
nuestra salud, en nuestros humores, en nuestras disposiciones internas y 
externas. En resumen, personas a las que Dios podría humillar mediante 
muchos dolores y trabajos, tanto interiores como exteriores. Después de 
esto, no deberíamos sorprendernos de que los hombres nos tienten, se 
opongan a nosotros y nos contradigan. Debemos, por el contrario, 
someternos aquello y soportarlo tanto como Dios quiera, como cosas 
altamente ventajosas para nosotros.   
 
Después, mientras a mayor perfección aspire un alma, mayor será su 
dependencia de la Gracia Divina.   
 
Siendo cuestionado por uno de su propia comunidad (a quien estaba 
obligado a abrirse), sobre los medios con los que había obtenido ese 
sentido habitual de Dios, dijo que desde que había ingresado al 
monasterio había considerado a Dios como el fin de todos sus 



pensamientos y deseos, y la meta a la cual debían tender, y en la cual 
deberían terminar.   
 
Al principio de su noviciado pasaba las horas señaladas para la oración 
privada pensando en Dios, para convencer a su mente e imprimir 
profundamente en su corazón la existencia divina, mediante 
sentimientos devotos y sumisión a la luz de la fe, más que mediante 
estudiados razonamientos y elaborada meditación. Mediante este simple 
y seguro método, se ejercitó en el conocimiento y el amor de Dios, 
resolviendo usar sus mayores esfuerzos para vivir en continuo sentido de 
su Presencia, y, en lo posible, de no olvidarlo nunca jamás.  Así, cuando 
había llenado su mente con grandes sentimientos de aquel Ser Infinito, 
iba a trabajar a la cocina (porque era el cocinero de la comunidad); allí, 
después de considerar seriamente las cosas que requerían su oficio, y 
cuándo y cómo debía ser hecha cada cosa, ocupaba todos los intervalos 
de su tiempo, así como antes y después del trabajo, en oración.  Al 
comenzar su trabajo le decía a Dios, con confianza filial: “Oh, Dios mío, 
puesto que tú estás conmigo, y porque ahora debo, en obediencia a tus 
mandamientos, aplicar mi mente a estas cosas externas, te suplico que 
me concedas la gracia para continuar en tu presencia, y para este 
propósito bendíceme con tu asistencia, recibe todos mis trabajos, y posee 
todos mis afectos.” Mientras trabajaba continuaba su conversación 
familiar con su Creador, implorando su gracia, y ofreciéndole a Él todas 
sus acciones.   
 
Cuando había terminado, examinaba cómo había cumplido con su deber. 
Si lo veía bien, le daba las gracias a Dios. De lo contrario, pedía perdón y, 
sin  desanimarse, de nuevo ponía su mente en orden y continuaba con su 
ejercicio de la presencia de Dios, como si nunca se hubiera desviado de 
ella. “De esta manera”, decía, “levantándome tras mis caídas, y mediante 
renovados y frecuentes actos de fe y amor, he llegado a un estado en el 



que me resultaría  tan difícil no pensar en Dios como fue al principio 
acostumbrarme a hacerlo.    
 
Como el Hermano Lorenzo había encontrado gran beneficio en caminar 
en la presencia de Dios, era natural que lo recomendara fervientemente a 
otros; pero su ejemplo era un incentivo más fuerte que cualquier 
argumento que pudiera proponer. Su mismo dominio de sí era edificante; 
reflejando una dulce y calmada devoción, que no podía sino afectar a 
quien le observara. Y evidenciaba que en los momentos de mayor 
urgencia en el trabajo de la cocina, él seguía manteniendo sus 
recogimiento y su mente en cosas celestiales. Nunca estaba apurado ni 
ocioso, sino que hacía cada cosa a su tiempo, con ininterrumpida 
compostura y tranquilidad de espíritu. Decía: “para mí, el tiempo de 
trabajo no difiere del tiempo de oración, y en medio del ruido y el 
alboroto de mi cocina, con muchas personas pidiendo cosas diferentes al 
mismo tiempo, tengo una gran tranquilidad en Dios, como si estuviese 
de rodillas  ante el Santísimo Sacramento”.  
 
  

CARTAS  
  

Primera Carta  
  
Ya que deseas tan fervientemente que te comunique el método mediante 
el cual he llegado al  habitual sentido de la presencia de Dios, que el 
Señor en su misericordia se ha dignado concederme, debo decirte que 
con gran dificultad he cedido a tu insistencia;  pero lo haré con la 
condición de que no muestres mi carta a nadie. Si supiera que permitirías 
a otro verla, todo el deseo que tengo por tu crecimiento  no sería capaz 
convencerme a que lo hiciera. Lo que puedo compartirte es:   
 



Habiendo encontrado en muchos libros diferentes métodos para ir a 
Dios, y diversas prácticas de vida espiritual, pensé que todo esto me 
confundiría,  en vez de facilitarme lo que estaba buscando,  que no era 
otra cosa que pertenecer plenamente a Dios.  
 
Esto me decidió dar todo por quien es Todo: después de haberme 
entregado totalmente a Dios, y de hacer toda enmienda posible por mis 
pecados; renuncié, por amor a Él a todo lo que no era Él, y comencé a 
vivir como si no hubiera nada en el mundo que no fueran Él y yo. A 
veces me consideraba delante de Él como un pobre criminal a los pies de 
su juez; en otras ocasiones le contemplaba en mi corazón como mi Padre 
y mi Dios.  Le adoraba lo más frecuentemente posible, manteniendo mi 
mente en su santa Presencia, y recogiéndola tan pronto la encontraba 
apartándose de Él. Este ejercicio me produjo no poco dolor, sin embargo 
continuaba haciéndolo a pesar de todas las dificultades que surgían, sin 
preocuparme o inquietarme cuando mi mente divagaba 
involuntariamente. Hice de ésta mi tarea, tanto a lo largo del día, como 
en los momentos establecidos de oración; en todo momento, a cada hora 
y a cada minuto, aún en lo más pesado de mi trabajo, expulsaba de mi 
mente cualquier cosa que pudiera interrumpir mi pensamiento de Dios.   
 
Ésta ha sido mi práctica desde que entré en religión, y aunque lo he 
hecho muy imperfectamente, he encontrado grandes ventajas en ello. 
Todo esto, lo sé muy bien, debe atribuirse solamente a la misericordia y 
bondad de Dios, porque no podemos hacer nada sin Él, y aún, menos que 
nada. Pero cuando somos fieles en mantenernos en su Santa Presencia, y 
lo tenemos siempre ante nosotros, esto no sólo nos previene de 
ofenderlo, haciendo nada que le desagrade, al menos deliberadamente, 
sino que también genera en nosotros una santa libertad, y si puedo así 
decirlo, una familiaridad tal con Dios que cuando le pedimos algo, Él nos 
concede las gracias que necesitamos. En fin, al repetir frecuentemente 
estas acciones, se hacen habituales, y la presencia de Dios se vuelve 



natural en nosotros. Dale gracias, por favor, conmigo, por su gran bondad 
para conmigo, que nunca dejo de admirar, por los muchos favores que Él 
ha hecho a un pecador tan miserable como yo. Que todas las cosas le 
alaben. Amén.  
 
  

Segunda Carta  
 
Al no encontrar mi forma de vida en los libros, aunque no tengo ningún 
problema con ello,  -sin embargo-, para mayor seguridad me agradaría 
conocer tus pensamientos al respecto.  En una conversación que tuve 
hace algunos días con una persona piadosa, me dijo que la vida espiritual 
era una vida de gracia, que comienza con un temor servil, que es 
incrementada por la esperanza de la vida eterna y que es consumada por 
el amor puro. Que cada uno de estos estados tenía diferentes etapas, a 
través de las cuales uno llega finalmente a la santa consumación.   
 
Yo no he seguido esos métodos. Por lo contrario, no sé por qué instinto, 
los encontré desalentadores. Ésta fue la razón por qué, cuando entré en 
religión, tomé la resolución de entregarme a Dios, como la mejor manera 
de hacer reparación por mis pecados; y, por amor a Él, renunciar a todo.   
 
Durante los primeros años, usualmente me dedicaba durante el tiempo 
asignado para la devoción, con pensamientos de muerte, del juicio, del 
infierno, del cielo, y de mis pecados. Luego seguí durante algunos años 
aplicando cuidadosamente mi mente el resto del día e incluso en medio 
de mis actividades, a la presencia de Dios, a quien consideraba siempre 
conmigo, y frecuentemente como si estuviera en mí.   
 
Después de mucho tiempo, comencé casi sin darme cuenta a hacer lo 
mismo durante mi tiempo de oración, lo que me causaba gran deleite y 



consolación. Esta práctica produjo en mí un aprecio tan grande por Dios, 
que la fe sola era suficiente para satisfacerme.   
 
Así fue mi inicio; aunque debo decirte que durante los primeros diez 
años sufrí mucho: el temor de no estar dedicado a Dios como anhelaba 
estarlo, mis pecados pasados siempre presentes en mi mente, y los 
grandes e inmerecidos favores que Dios me hacía, eran la naturaleza y el 
origen de mis sufrimientos.  
 
Durante este tiempo caí frecuentemente, pero me levanté igualmente. Me 
parecía que todas las criaturas, la razón, y Dios mismo estaban en mi 
contra, y que solamente la fe estaba a mi favor. A veces me preocupaba el 
pensamiento de que creer que había recibido tales favores era efecto de 
mi presunción, que pretendía ya estar donde otros llegan con dificultad. 
Otras veces que era un engaño intencionado, y que no había salvación 
para mí.   
 
Cuando no pensaba en otra cosa sino en terminar mis días en estas 
tribulaciones (que de ninguna manera disminuyeron la confianza que 
tenía en Dios y servía solo para aumentar mi fe), me encontré de pronto 
totalmente cambiado; y mi alma, que hasta ese momento estaba 
atribulada, sintió una profunda paz interior, como si hubiera llegado a su 
centro y lugar de reposo.   
 
Desde entonces, camino ante Dios con sencillez, en fe, con humildad y 
amor, y me dedico diligentemente a no hacer ni pensar nada que pueda 
desagradarle. Espero que cuando haya hecho lo que puedo, Él hará 
conmigo lo que le complazca.   
 
En cuanto a lo que me pasa en el presente, no puedo casi expresarlo. No 
experimento ningún dolor o dificultad respecto de mi estado, porque no 
tengo otra voluntad que la de Dios, la cual me esfuerzo por cumplir en 



todo, y a la cual estoy tan rendido que no levantaría una paja del suelo en 
contra de sus órdenes, o por cualquier otro motivo que no sea puramente 
por amor a Él.   
 
He abandonado toda forma de devoción y de oración excepto aquellas a 
las que me obliga mi estado. Y me afano sólo en perseverar en su santa 
presencia, que mantengo prestando una sencilla atención a Dios y y un 
agradable aprecio por Dios; que podría llamar una real presencia de Dios 
o, por decirlo mejor, una conversación habitual, silenciosa y secreta del 
alma con Dios, que frecuentemente me produce gozos y raptos interiores 
y a veces incluso exteriores, de manera tal que me veo obligado a poner 
medios para moderarlos y evitar que se evidencien a los demás.   
 
En resumen, estoy seguro, por encima de toda duda, que mi alma ha 
estado con Dios durante estos treinta años. Para no resultar tedioso 
omito muchas cosas, aunque pienso que es apropiado informarte de qué 
manera me considero delante de Dios, a quien veo como mi Rey.  Me 
considero como el peor de los hombres, lleno de llagas y corrupción, y 
que ha cometido toda clase de crímenes contra su Rey; tocado por un 
verdadero arrepentimiento le confieso todas mis maldades, le pido 
perdón, me abandono en sus manos, para que Él haga conmigo lo que 
quiera. Este Rey, lleno de misericordia y bondad, muy lejos de 
castigarme, me abraza con amor, me sienta a comer en su mesa, me sirve 
con sus propias manos, me da la llave de sus tesoros; conversa y se deleita 
conmigo incesantemente en miles y miles de maneras, y me trata en todo 
como su favorito. Es así como me considero cada tanto en su santa 
presencia. Mi método más usual es esta simple atención, y una 
preocupación general tan apasionada de Dios, a quien me encuentro 
frecuentemente adherido con mayor dulzura y deleite que los de un bebé 
en el pecho de su madre: y si me atrevo a usar esta expresión, también 
debería llamar a este estado el seno de Dios, por la inexpresable dulzura 
que disfruto y experimento allí. Si a veces por necesidad o enfermedad 



mis pensamientos se distraen. Instantáneamente me veo recogido por 
mociones interiores, tan encantadoras y deliciosas que me da vergüenza 
mencionarlas.   
 
Deseo que con reverencia reflexiones más sobre mis grandes iniquidades, 
de las cuales estás perfectamente informado, que sobre los grandes 
favores que Dios me hace, tan indigno y desagradecido como soy.   
 
Con respecto a mis horas de oración, son nada más que una 
continuación del mismo ejercicio. A veces me considero como una piedra 
delante de un escultor, con la cual está por hacer una estatua: 
presentándome así delante de Dios, deseo que Él haga su perfecta 
imagen en mi alma, y me haga completamente como Él.   
 
En otras ocasiones, cuando me dedico a la oración, siento que todo mi 
espíritu y toda mi alma se elevan sin ningún esfuerzo de mi parte; y 
continúan como si estuvieran suspendidos y fijados firmemente en Dios, 
como en su centro y lugar de reposo.   
 
Yo sé que algunos califican a este estado de inactividad, engaño y amor a 
sí mismo. Confieso que es una santa inactividad, y que podría ser un feliz 
amor a sí mismo, si el alma en ese estado fuera capaz de ello; porque en 
efecto, mientras está en este reposo, no puede ser turbada por aquellos 
actos a los que estaba anteriormente acostumbrada, y en los que se 
apoyaba, pero que ahora serían más un obstáculo que una ayuda.   
 
Sin embargo, no puedo soportar que a esto se lo llame engaño, porque el 
alma que así se deleita en Dios no desea nada sino a Él. Si esto es un 
engaño en mí, está en Dios remediarlo.  
 
Que Él haga conmigo lo que quiera hacer: yo sólo lo deseo a Él, y estar 
totalmente dedicado a Él. 



   
Sin embargo, espero me hagas el favor de darme tu parecer, al que 
siempre presto mucha atención, porque tengo una singular estima por ti, 
y soy tuyo en nuestro Señor.  
  
 

Tercera Carta  
 
Tenemos un Dios cuya gracia es infinita, y que conoce todos nuestros 
deseos. Siempre  pensé que te abajaría hasta el extremo. Él vendrá a su 
tiempo, cuando menos lo esperas. Espera en Él más que nunca: 
agradécele conmigo por los favores que te hace, especialmente por la 
fortaleza y la paciencia que te da en tus aflicciones: es una clara señal del 
cuidado que tiene de ti; consuélate en Él, y dale gracias por todo.   
 
Yo también admiro la fortaleza y el coraje de M-. Dios le ha dado una 
buena disposición y  buena voluntad; pero en él hay todavía un poco del 
mundo, y una gran cantidad de juventud. Espero que la aflicción que 
Dios le ha enviado se le manifieste como un remedio completo, y le haga 
entrar en sí mismo. Es un accidente muy adecuado para llamarlo a poner 
toda su confianza en Él, que lo acompaña a todas partes: que piense en Él 
tanto como pueda, especialmente ante los más grandes peligros. Elevar 
un poco corazón es suficiente, un pequeño recuerdo de Dios, un acto de 
adoración interior, aun en medio de la marcha y espada en mano, son 
oraciones que, aunque sean cortas, son sin embargo muy aceptables para 
Dios. Y lejos de disminuir el valor de un soldado en situaciones de 
peligro, son excelentes para fortalecerlo. Déjalo que piense en Dios lo 
más que pueda, que se acostumbre gradualmente a realizar este pequeño 
pero santo ejercicio; nadie lo nota, y nada es más fácil que repetir 
frecuentemente durante el día estas pequeñas adoraciones interiores. 
Recomiéndale por favor que piense en Dios lo más que pueda, de la 
manera que aquí indico. Es muy adecuado y necesario para un soldado, 



que está expuesto diariamente a los peligros de la vida, y frecuentemente 
de su salvación. Espero que Dios le ayude a él y a toda su familia, a 
quienes presento mi servicio, siendo de ellos y tuyo.  
 
  

Cuarta Carta  
  

[En esta carta el Hno. Lorenzo habla de sí mismo en tercera persona]  
 
Aprovecho esta oportunidad para comunicarte los sentimientos de uno 
de los miembros de nuestra comunidad con respecto a los efectos 
admirables y las continuas ayudas que recibe de la presencia de Dios. 
Saquemos tú y yo provecho de ello.   
 
Debes saber que, durante los años que ha estado en religión, que son más 
de cuarenta, su continua preocupación ha sido estar siempre con Dios, y 
no hacer nada, ni decir nada ni pensar nada que podría desagradar al 
Señor; y esto sin ningún otro interés que puramente el amor por Él y 
porque Él merece infinitamente más.  
 
Está tan acostumbrado a la presencia Divina, que recibe continuos 
favores en todo momento. Durante unos treinta años, su alma ha 
estado llena de gozos tan frecuentes, y a veces tan grandes, que se ve 
obligado a moderarlos y a ocultar sus manifestaciones exteriores.  Si a 
veces está un poco ausente de la presencia Divina, Dios se hace sentir 
en su alma para recogerlo; lo que le suele suceder cuando más metido 
está en su trabajo exterior: él responde con fidelidad precisa a este jalón 
interior, sea elevando su corazón a Dios, o con una mansa y afectuosa 
atención, o por aquellas palabras que el amor suscita en estas 
ocasiones, como por ejemplo:  “Mi Dios, aquí estoy totalmente 
consagrado a Ti”;  “Señor, hazme de acuerdo a tu corazón”. Y entonces 
le parece (porque en efecto, así lo siente) que este Dios de amor, 



satisfecho con esas pocas palabras, reposa nuevamente  y descansa en 
la profundidad y centro de su alma. Experimentar estas cosas le da la 
seguridad de que Dios siempre está en lo profundo, en el fondo de su 
alma, y lo hace incapaz de dudar de ellos, pase lo que pase.  Juzga por ti 
mismo de cuánta alegría y satisfacción disfruta, al encontrar en sí 
mismo continuamente un tesoro tan grande: ya no está en una ansiosa 
búsqueda. Lo tiene abierto delante de él, y puede tomar lo que quiera.   
 
Él se queja mucho de nuestra ceguera, y reclama que deberíamos 
lamentarnos de contentarnos con tan poco. Dios, dice él, tiene un tesoro 
infinito para otorgarnos, y nos conformamos con una pequeña devoción 
sensible, que pasa en un instante.  Ciegos como somos, entorpecemos a 
Dios, y detenemos la corriente de su gracia. Pero cuando Dios encuentra 
un alma penetrada de una fe viva, derrama en ella sus gracias y favores 
plenamente. De allí fluyen como un torrente que, después de haber sido 
detenido contra su curso natural, ha encontrado una vía y se derrama 
impetuosa y abundantemente.   
 
Sí, frecuentemente detenemos este torrente, por el poco valor que le 
damos. Pero no lo detengamos más: entremos en nosotros mismos y 
derribemos el dique que lo detiene. Hagamos camino para la gracia; 
recuperemos el tiempo perdido, porque quizás nos quede poco; la muerte 
nos sigue de cerca. Estemos bien preparados para ella porque morimos 
sólo una vez, y el fracaso aquí es irremediable.   
 
Lo digo de nuevo: entremos en nosotros mismos. El tiempo nos apremia: 
no hay lugar para retrasos; nuestras almas están en juego. Creo que tú 
has tomado tales medidas efectivas, y que no serás sorprendido. Te 
advierto que ésta es la única cosa necesaria: debemos, sin embargo, 
siempre trabajar en ella, porque en la vida espiritual no avanzar es 
retroceder.   
 



Pero aquellos que tienen el aliento del Espíritu Santo avanzan aun 
cuando duermen. Si la nave de nuestra alma todavía está agitada por 
vientos y tormentas, despertemos al Señor que reposa en ella, y Él 
rápidamente calmará el mar.   
 
Me he tomado la libertad de compartir contigo estos buenos 
sentimientos, para que puedas compararlos con los tuyos: te servirán 
para encenderlos e inflamarlos nuevamente, si por desgracia (Dios no 
quiera, porque sería ciertamente un gran daño) tus sentimientos se 
hubieran enfriado, aunque sea algo. Entonces, recordemos tú y yo los 
primeros favores recibidos. Saquemos provecho del ejemplo y 
sentimientos de este hermano, que es poco conocido en el mundo, pero 
conocido por Dios, y extremadamente mimado por Él. Oraré por ti. Ora 
en este momento por mí,  que soy tuyo en nuestro Señor.  
  
 

Quinta Carta  
 
Hoy recibí dos libros y una carta de la Hermana, que está preparándose 
para hacer su profesión, y por esta razón desea las oraciones de tu santa 
comunidad, y las tuyas en particular. Noto que espera mucho de ellas. 
Ora, nola decepciones. Ruega a Dios que ella pueda hacer su sacrificio 
sólo por amor a Él, y con la firme resolución de estar totalmente 
dedicada a Él.  Te enviaré uno de aquellos libros que tratan de la 
presencia de Dios; un tema que, en mi opinión, contiene toda la vida 
espiritual, y pienso que todo el que lo practique debidamente pronto 
llegará a ser espiritual.   
 
Sé que para su correcta práctica, el corazón debe estar vacío de todas las 
demás cosas; porque Dios posee el corazón él solo, no puede poseerlo sin 
que esté vacío de todo lo demás. No puede actuar allí y hacer en él lo que 
a Él le agrada a menos que sea dejado totalmente vacío para Él.  No hay 



en el mundo una vida más dulce y deliciosa que aquella que mantiene 
una continua conversación con Dios. Sólamente pueden comprenderlo 
aquellos que lo practican y experimentan; sin embargo, no te aconsejo 
que lo hagas por ese motivo, porque no es el placer lo que debemos 
buscar en este ejercicio. Hagámoslo desde un principio de amor, y 
porque Dios nos poseerá.   
 
Si yo fuera un predicador, mi prioridad sería predicar la práctica de la 
presencia de Dios. Y si fuera un director, le recomendaría a todo el 
mundo hacerlo: tan necesario pienso que es, y tan sencillo también. 
   
¡Ah! Si comprendiéramos la necesidad que tenemos de la gracia y ayuda 
de Dios, nunca perderíamos la mirada de Él, no, ni por un momento. 
Créeme; haz inmediatamente una resolución santa y firme de no olvidar  
a Dios voluntariamente nunca más,  y pasar el resto de tus días en su 
sagrada presencia, abandonado por amor a Él, si esa es su voluntad para 
ti.  Empéñate de todo corazón en esta tarea, y si haces lo que deberías, 
puedes estar segura de que pronto experimentarás sus efectos. Te ayudaré 
con mis oraciones, pobres como son. Me encomiendo fervientemente a 
las tuyas, y a las de tu santa comunidad.  
  
 

Sexta Carta  
 
He recibido de la señora - las cosas que le diste de mi parte. Me pregunto 
por qué no me has dicho lo que piensas acerca del librito que te envié, y 
que debes haber recibido. Ora de todo corazón sobre su práctica en tu 
ancianidad. Es mejor tarde que nunca.   
 
No puedo imaginar cómo personas religiosas pueden vivir satisfechas sin 
la práctica de la presencia de Dios. Por mi parte, me mantengo retirado 
con Él en la profundidad y el centro de mi alma tanto como puedo,  y 



mientras estoy así con Él nada temo, pero el más mínimo alejamiento de 
Él es insoportable.   
 
Este ejercicio no fatiga mucho el cuerpo: es sin embargo, apropiado 
privarlo algunas veces, no frecuentemente, de muchos pequeños placeres 
inocentes y permitidos, porque Dios no permitirá que un alma que desea 
estar enteramente consagrada a Él encuentre placeres en otras cosas y no 
en Él,  más allá de lo razonable.   
 
No digo que debemos imponernos represiones violentas. No, debemos 
servir a Dios con una santa libertad, debemos hacer nuestros trabajos 
fielmente, sin dificultad ni intranquilidad; haciendo volver nuestra mente 
a Dios suavemente y con tranquilidad, tan frecuentemente como 
percibimos que está desviándose de Él.   
 
Es necesario, sin embargo, poner toda nuestra confianza en Dios, 
dejando a un lado todas las otras preocupaciones,  e incluso ciertas 
formas particulares de devoción que, aunque son muy buenas en sí 
mismas, uno con frecuencia se sumerge en ellas desmesuradamente: 
porque esas devociones son sólo medios para alcanzar el fin; así que 
cuando por medio de este ejercicio de la presencia de Dios estamos con 
Él que es nuestro fin, es inútil entonces retornar a los medios; pero 
podemos continuar nuestro intercambio de amor con Él, perseverando 
en su santa presencia; a veces mediante un acto de alabanza, de 
adoración, o de deseo; otras veces mediante un acto de renuncia o de 
acción de gracias; y en todas las otras maneras que nuestro espíritu 
pueda crear.  
 
No te desanimes por el rechazo que puedas encontrar en este ejercicio 
por naturaleza; debes hacerte violencia. Al principio, uno piensa 
frecuentemente que es tiempo perdido; pero debes seguir adelante, y 
decidirte a perseverar en ello hasta la muerte, a pesar de todas las 



dificultades que pueden presentarse. Me encomiendo a las oraciones de 
tu santa comunidad, y a las tuyas en particular. Soy tuyo en nuestro 
Señor.  
 
  

Séptima Carta  
 
Tengo pesar por ti. Será de gran importancia si dejas el cuidado de tus 
asuntos a -, y pasas el resto de tu vida solamente adorando a Dios. Él no 
requiere grandes cosas de nosotros, recordarlo un poco de tanto en tanto, 
un poco de adoración: a veces para pedir por su gracia, otras para 
ofrecerle tus sufrimientos, y a veces para agradecerle por los favores que 
te ha concedido, y te concede aun, en medio de tus preocupaciones, y 
para consolarte con Él tan frecuentemente como puedas. Eleva tu 
corazón a Él, incluso durante tus comidas, y cuando estás acompañado: 
hasta el más pequeño recuerdo le será aceptable. No necesitas clamar en 
voz alta, Él está más cerca de nosotros de lo que nos damos cuenta.  
 
No es necesario para estar con Dios estar siempre en la iglesia.  Podemos 
convertir nuestro corazón en un oratorio, donde podamos retirarnos de 
tanto en tanto, para conversar con Él en mansedumbre, humildad, y 
amor. Todos son capaces de mantener una conversación familiar con 
Dios, algunos más, algunos menos: Él sabe lo que podemos hacer. 
Comencemos pues; quizás Él espera apenas una generosa decisión de 
nuestra parte. Ten valor. Tenemos poco tiempo para vivir, tú estás cerca 
de los sesenta y cuatro años, y yo casi tengo ochenta. Vivamos y 
muramos con Dios: los sufrimientos serán dulces y agradables para 
nosotros,  mientras estemos con Él, y los más grandes placeres serán, sin 
Él, un cruel castigo para nosotros. Sea bendito por todos. Amén.  
 
Acostúmbrate a adorarlo gradualmente, a suplicar por su gracia, a 
ofrecerle tu corazón de tanto en tanto, en medio de tus trabajos, incluso 



a cada momento si puedes. No te confines escrupulosamente a ciertas 
reglas, o particulares formas de devoción, más bien actúa con una gran 
confianza en Dios, con amor y humildad. Ten la seguridad de mis pobres 
oraciones, y que soy vuestro siervo, y tuyo particularmente.  
 
  

Octava Carta  
 
No me dices nada nuevo: tú no eres el único que tiene problemas con los 
pensamientos erráticos. Nuestra mente es extremadamente divagante; 
pero como la voluntad gobierna todas nuestras facultades, ella debe 
recapturarla y llevarla a Dios como su meta final.   
 
Cuando nuestra mente, por falta de haber sido suficientemente 
controlada por el recogimiento, a nuestro primer intento de devoción,  ha 
contraído ciertos malos hábitos de divagar y dispersarse, éstos se vuelven 
difíciles de vencer, y frecuentemente nos arrastrarán, incluso contra 
nuestra voluntad, a cosas mundanas  
 
Creo que un remedio para esto es confesar nuestras faltas, y humillarnos 
delante de Dios. No te sugiero multiplicar las palabras en la oración, 
porque las muchas palabras y los largos discursos frecuentemente son 
ocasiones para divagar: mantente en oración ante Dios así como un 
mudo o un paralítico mendiga a la puerta de un hombre rico. Que tu 
trabajo sea mantener tu mente en la presencia del Señor. Si a veces tu 
mente se distrae y se aparta de Él, no te inquietes mucho; la 
preocupación y la inquietud más bien sirven para distraer la mente, que 
para recogerla. La voluntad debe retornarla a la tranquilidad; si 
perseveras en este modo, Dios tendrá piedad de ti.   
 
Una manera para recoger la mente fácilmente en el tiempo de oración, y 
mantenerla tranquila, es no permitirle divagar en otras ocasiones: debes 



mantener tu mente estrictamente en la presencia de Dios, y cuando te 
acostumbres a pensar en Él frecuentemente, encontrarás fácil mantener 
tu mente en calma en el tiempo de oración, o por lo menos recogerla de 
sus divagaciones.   
 
En mis cartas anteriores te he mencionado ampliamente las ventajas que 
podemos obtener de esta práctica de la presencia de Dios: 
Dediquémonos a ella seriamente, y oremos mutuamente.  
 
  

Novena Carta  
 
Lo que te escribo es una respuesta a algo que recibí de --. Te pido que se 
la hagas llegar. Me parece que está llena de buena voluntad, pero que 
quiere ir más rápido que la gracia. Uno no llega a ser santo en un 
instante. Te la encomiendo. Debemos ayudarnos mutuamente con 
nuestros consejos, pero mucho más con nuestros buenos ejemplos. Te 
agradeceré que me permitas saber de ella de vez en cuando, y si es que es 
muy ferviente y obediente.   
 
Pensemos frecuentemente que nuestro único trabajo en esta vida es 
agradar a Dios, y quizás todo lo demás no sea otra cosa que locura y 
vanidad. Tú y yo hemos vivido durante más de cuarenta años en religión. 
¿Los hemos empleado en amar y servir a Dios, quien en su misericordia 
nos ha llamado a este estado y para este fin? Me lleno de vergüenza y 
confusión cuando reflexiono, por un lado, sobre los grandes favores que 
Dios me ha hecho y continúa haciéndome incesantemente, y por otro 
sobre el mal uso que hago de ellos y mi poco progreso en el camino de la 
perfección.   
 
Puesto que por su misericordia nos concede todavía un poco de tiempo, 
comencemos con diligencia, hagamos reparación por el tiempo perdido, 



retornemos con una plena seguridad a aquel Padre de misericordias que 
siempre está dispuesto a recibirnos afectuosamente. Renunciemos, 
renunciemos generosamente por amor a Él a todo lo que no es Él Mismo; 
Él merece infinitamente más. Pensemos en Él perpetuamente. Pongamos 
toda nuestra confianza en Él: no dudo de que pronto encontraremos su 
beneficios, al recibir la abundancia de su gracia, con la cual podemos 
hacer todas las cosas, y sin la cual no podemos hacer nada excepto pecar.   
 
No podemos escapar a los peligros que abundan en la vida sin la ayuda 
presente y continua de Dios. Oremos a Él continuamente por esto. 
¿Cómo podemos pedirle sin estar con Él? ¿Cómo podemos estar con Él si 
no pensamos en Él frecuentemente? ¿Y cómo podemos pensar 
frecuentemente si no es por medio de haber formado el santo hábito de 
hacerlo? Me dirás que siempre estoy diciendo lo mismo: es verdad, 
porque éste es el mejor y más sencillo método que conozco;  y como no 
uso otro, se lo sugiero a todo el mundo. Debemos conocer antes de amar. 
Para conocer a Dios, debemos pensar frecuentemente en Él, y cuando 
llegamos a amarle, debemos seguir pensando en Él frecuentemente, 
porque nuestro corazón estará con nuestro tesoro. Este es un argumento 
que bien merece tu consideración.  
 
  

Décima Carta  
 
Me ha sido bastante difícil obligarme a escribirle a M. -, y lo hago ahora 
solamente porque tú y Madame lo quieren de mí. Por favor, escribe la 
dirección y envíale la carta. Estoy muy contento con la confianza que 
tienes en Dios: Te deseo que Él la aumente en ti más y más. Jamás sería 
demasiado lo que podríamos tener de tan buen y fiel Amigo que nunca 
nos fallará en este mundo ni en el venidero.   
 



Si M.- saca provecho de la pérdida que ha tenido, y pone toda su 
confianza en Dios, pronto Él le dará otro amigo, más poderoso y más 
inclinado a servirle. Dios dispone de los corazones como Él quiere. 
Quizás M.- estaba demasiado apegado al que ha perdido. Debemos amar 
a nuestros amigos, pero sin afectar con ello el amor a Dios, que debe ser 
el principal.   
 
Por favor, recuerda lo que te he recomendado, que es pensar 
frecuentemente en Dios, de día, de noche, en tus trabajos, y aún en tus 
diversiones. Él siempre está cerca de ti y contigo; no lo dejes solo ¿Piensas 
que es descortés dejar solo a un amigo que vino a visitarte? ¿Por qué, 
entonces, Dios ha de ser descuidado? No lo olvides, piensa en Él 
frecuentemente, adórale continuamente, vive y muere con Él; ésta es la 
gloriosa ocupación de un cristiano; en una palabra, ésta es nuestra 
profesión, si no lo sabemos debemos aprenderlo. Voy a esforzarme para 
ayudarte con mis oraciones, tuyo en nuestro Señor.  
 
  

Undécima carta  
 
No oro para que seas librado de tus dolores; sino que le rezo a Dios 
fervientemente para que te dé fuerzas y paciencia para soportarlas 
durante todo el tiempo que Él quiera. Consuélate con Quien te mantiene 
atado a la cruz: Él te soltará cuando le parezca oportuno. Felices quienes 
sufren con Él: acostúmbrate a sufrir de esa manera, y busca de Él la 
fuerza para soportar tanto y durante tanto tiempo como Él lo juzgue 
necesario para ti. Los hombres del mundo no comprenden estas 
verdades, y no debemos sorprendernos, debido a que sufren como lo que 
son, y no como cristianos: ellos consideran a la enfermedad como un 
dolor a la naturaleza, y no como un favor de Dios. Y viéndolo solamente 
así, no encuentran nada sino aflicción y angustia. Pero aquellos que 
consideran que la enfermedad viene de la mano de Dios, como efecto de 



su misericordia y como el medio que Él emplea para su salvación, 
comúnmente encuentran en ello gran dulzura y consolación.   
 
Quisiera que te convenzas de que Dios frecuentemente está más cerca 
de nosotros (en cierto sentido) y más efectivamente presente con 
nosotros en la enfermedad que en la salud. No confíes en ningún otro 
médico, porque según yo entiendo, Dios se reserva tu cura para Sí 
Mismo. Pon toda tu confianza en Él, y pronto verás sus efectos en tu 
recuperación, la que con frecuencia retardamos porque ponemos 
mayor confianza en la medicina que en Dios.  Sean los que fueren los 
remedios que uses, serán eficaces solamente en la medida que Él lo 
permita. Cuando los dolores provienen de Dios, solamente Él puede 
curarlos. Con frecuencia envía enfermedades al cuerpo para curar las 
enfermedades del alma. Consuélate con el Médico Soberano tanto del 
alma como del cuerpo.   
 
Puedo prever que me dirás que estoy muy tranquilo porque puedo comer 
y beber en la mesa del Señor. Tienes razón: pero piensa, ¿No sería 
doloroso para el criminal más grande del mundo, comer a la mesa del 
rey, y ser servido por él, recibir tales favores, sin estar seguro de su 
perdón? Creo que sentiría una inquietud extremamente grande que nada 
podría moderar, excepto la confianza en la bondad de su soberano. Así 
que puedo asegurarte que cualquiera que sea el placer que disfruta en la 
mesa de mi Rey, mis pecados, siempre presentes ante mis ojos, así como 
la incertidumbre de mi perdón, me atormentan, aunque en verdad ese 
tormento en sí mismo es agradable.   
 
Estate satisfecho con la condición en la que Dios te pone: por muy feliz 
que yo pudiera ser, te envidio. Los dolores y los sufrimientos serían un 
paraíso para mí, mientras sufriera con mi Dios, y el mayor de los placeres 
sería un infierno si tuviera que gustarlo sin Él; todo mi consuelo sería 
sufrir algo por amor a Él.   



 
En poco tiempo debo ir con Dios. Lo que me consuela en esta vida es 
que ahora lo veo por fe, y lo veo de una manera tal que a veces puedo 
decir: “Ya no creo, veo”. Siento lo que la fe nos enseña, y en la seguridad y 
la práctica de la fe, viviré y moriré con Él.   
 
Continúa, entonces, siempre con Dios, que es el único sostén y consuelo 
para tu aflicción. Voy a rogarle que esté contigo. Quedo a tu servicio.  
  
 

Duodécima Carta  
 
Si estuviéramos acostumbrados al ejercicio de la presencia de Dios, todas 
las enfermedades físicas se verían aliviadas. Dios frecuentemente permite 
que suframos un poco para purificar nuestras almas y animarnos a 
continuar con Él.   
 
Ten valor, ofrécele a Él tus dolores incesantemente, ora pidiéndole 
fortaleza para soportarlos. Sobre todo, adquiere el hábito de pasar tiempo 
frecuentemente con Dios, y olvídale lo menos que puedas. Adórale en tus 
enfermedades, ofrécete a Él de tanto en tanto; y en la cumbre de tus 
sufrimientos, ruégale humilde y afectuosamente (como un hijo a su 
Padre) para que puedas conformarte a su santa voluntad. Yo voy a 
esforzarme por ayudarte con mis pobres oraciones.  Dios tiene muchas 
maneras de atraernos a Sí Mismo. A veces se oculta de nosotros, pero 
sólo la fe, que no nos fallará en tiempo de necesidad, debe ser nuestro 
sustento y el cimiento de nuestra confianza, y debe estar puesta toda en 
Dios.  
 
Yo no sé lo que Dios dispondrá de mí. Siempre estoy feliz, todo el mundo 
sufre, y yo, que merezco la disciplina más severa, experimento gozos tan 
continuos y tan grandes que a duras penas puedo contenerlos.   



 
Quisiera pedirle voluntariamente a Dios una parte de tus sufrimientos,  
pero conozco mi debilidad, que es tan grande que si Él me dejara librado 
a mi mismo por un momento, sería el hombre más miserable. Y sin 
embargo sé que no va a dejarme solo, porque la fe me da una convicción 
tan grande como mis sentidos podrían hacerlo,  de que Él nunca nos 
abandona si es que nosotros no le abandonamos a Él primero. Tengamos 
temor de dejarle. Estemos siempre con Él. Vivamos y muramos en su 
presencia. Ora por mí, como yo oro por ti.  
  
 

Decimotercera Carta  
 
Me duele verte sufrir durante tanto tiempo. Lo que me da cierto alivio y 
dulzura en el sentimiento que tengo de tus dolores, es que son la prueba 
del amor de Dios hacia ti: míralos en esa perspectiva, y los soportarás 
más fácilmente. Ante tu caso, pienso que deberías dejar de lado los 
remedios humanos, y entregarte por entero a la providencia de Dios; 
quizás Él espera solamente esa entrega  y una perfecta confianza en Él  
para curarte. Dado que a pesar de todos tus cuidados médicos, la 
medicina se ha demostrado inútil y tus males se han incrementado, no 
sería tentar a Dios abandonarte en sus manos, y esperar todo de Él.  
 
Te dije en mi última carta que a veces Él permite enfermedades del 
cuerpo para curar las enfermedades del alma. Ten ánimo: haz virtud de la 
necesidad: Pídele a Dios no que te libere de tus dolores, sino que te dé 
fuerzas para soportar resueltamente, por amor a Él, todo lo que Él quiera 
y por el tiempo que quiera.   
 
Esas oraciones, ciertamente, son algo difíciles para la naturaleza, pero 
muy aceptables a Dios, y dulces para aquellos que lo aman. El amor 
endulza los sufrimientos. Y cuando uno ama a Dios, sufre por amor a Él 



con gozo y coraje. Te ruego que lo hagas; consuélate con Él, que es el 
único Médico de todas nuestras enfermedades. Él es el Padre de los 
afligidos, y siempre dispuesto a ayudarnos. Nos ama infinitamente más 
de lo que imaginamos: Ámale, entonces,  y no busques ningún consuelo 
en otra parte. Espero que pronto lo recibas. Adiós. Te ayudaré con mis 
oraciones, pobres como son, y siempre seré tuyo en nuestro Señor.  
  
 

Decimocuarta Carta  
 
Doy gracias a nuestro Señor por haberte aliviado un poco de acuerdo a tu 
deseo. He estado con frecuencia cerca de expirar, aunque nunca me sentí 
tan satisfecho como entonces. Por consiguiente no oraba pidiendo alivio, 
sino oraba por la fuerza para sufrir con valor, humildad y amor. ¡Ah! 
¡Cuán dulce es sufrir con Dios! No importa cuán grande puedan ser los 
sufrimientos, acéptalos con amor. Es el paraíso sufrir y estar con Él;  y si 
en esta vida vamos a gozar de la paz del paraíso, debemos 
acostumbrarnos a mantener una conversación familiar, humilde y 
afectuosa con Él. Debemos evitar que nuestro espíritu se aparte de Él en 
cualquier ocasión. Debemos hacer de nuestro corazón un templo 
espiritual donde podamos adorarle sin cesar. Debemos vigilarnos 
continuamente para que no hagamos, ni digamos, ni pensemos nada que 
pueda desagradarle. Cuando nuestra mente está así ocupada con Dios, 
los sufrimientos se llenarán de unción y consolación.   
 
Sé que para llegar a este estado, el comienzo es muy difícil; porque 
debemos actuar puramente por fe. Pero aunque es difícil, sabemos 
también que podemos hacer todo con la gracia de Dios, que Él nunca la 
rehúsa a los que la piden ardientemente. Llama, persevera en llamar, y 
doy fe de que Él te abrirá a su debido tiempo, y te concederá de una vez 
todo lo ha retenido durante muchos años.  
 



Adiós. Ora a Dios por mí, y yo oro por ti. Espero ver a Dios pronto.  
  
 

Decimoquinta Carta  
 
Dios sabe mejor que nadie lo que necesitamos, y todo lo que hace es para 
nuestro bien. Si supiéramos cuánto nos ama, siempre estaríamos listos 
para recibir por igual y con indiferencia de su mano lo dulce y lo amargo, 
nos complacería todo lo que viene de Él. Las aflicciones más acuciantes 
no parecen insoportables, salvo  cuando las vemos con la luz equivocada. 
Cuando las vemos en la mano de Dios, que es quien las dispensa,  cuando 
sabemos que es nuestro Padre amante quien nos humilla y nos aflige, 
nuestros sufrimientos pierden su amargura, y llegan a ser hasta materia 
de consuelo.   
 
Que toda nuestra ocupación sea conocer a Dios: mientras más se le 
conoce, más se le desea conocer. Y como el conocimiento es 
comúnmente la medida del amor, mientras más profundo y extenso sea 
nuestro conocimiento, mayor será nuestro amor: y si nuestro amor a 
Dios fuera grande le amaríamos igualmente en los dolores y en los 
placeres.   
 
No nos distraigamos buscando o amando a Dios por favores  sensibles 
(no importa cuán elevados) que nos ha hecho o pueda hacernos. Tales 
favores, aunque nunca muy grandes, no pueden acercarnos a Dios como 
la fe lo hace en un simple acto. Busquémoslo a Dios frecuentemente por 
la fe, Él está en nosotros. No le busquemos en otro lugar ¿No somos 
desconsiderados y dignos de reprensión, si le dejamos solo, para 
ocuparnos por insignificancias que no le agradan y quizás le ofenden? 
Debemos temer que estas insignificancias algún día nos cuesten caro.  
 



Comencemos a dedicarnos a Él con gran fervor. Arrojemos todo lo que 
hay de irrelevante en nuestro corazón. Sólo Él debe poseerlo por 
completo. Supliquemos este favor de Él. Si hacemos lo que podemos de 
nuestra parte, pronto veremos el cambio que anhelamos. No puedo 
agradecerle lo suficiente por el alivio que te ha concedido. Espero de su 
misericordia el favor de poder verlo dentro de unos días. Oremos 
mutuamente. [El Hermano Lorenzo cayó en cama dos días después y 
murió esa misma semana]  
 
 

Traducción de www.aciprensa.com  

http://www.aciprensa.com

	 
	INTRODUCCIÓN  
	Primera Conversación  
	Segunda Conversación  
	Tercera Conversación  
	Cuarta Conversación  
	Primera Carta  
	 
	Tercera Carta  
	Cuarta Carta  
	Quinta Carta  
	Sexta Carta  
	Séptima Carta  
	Octava Carta  
	Novena Carta  
	Décima Carta  
	Undécima carta  
	Duodécima Carta  
	Decimotercera Carta  
	Decimocuarta Carta  
	Decimoquinta Carta  

