Conversaciones y cartas del Hermano Lorenzo

LA PRACTICA DE LA

PRESENCIA
DE DIOS

3
&y

Traducido al espaﬁé} por A'lejandh‘j‘ Bermiidez /| ACI Prensa 2005.



La Prictica de la Presencia de Dios:
La mejor regla para una vida santa

Conversaciones y cartas del Hermano Lorenzo
(en el mundo Nicolds Herman c. 1610-1691),
laico carmelita del convento de Paris, Francia.

Traducido al espafiol por Alejandro Bermuiidez / ACI Prensa 2005.

INTRODUCCION

Aunque habia llevado la vida normal de cualquier joven francés de clase
media de inicios del siglo XVI, Nicolds Herman, nacido alrededor de
1610 en Herimenil, Lorraine (en ese entonces ducado de Francia), tuvo a
los dieciocho afios una intensa experiencia de Dios al contemplar un
sencillo fenémeno de la naturaleza: la desnudez de un arbol en invierno.

Pese a que dicha experiencia de Dios lo motivé originalmente a una vida
totalmente dedicada a la oracién; terminé desperdiciando las dos
siguientes décadas de su vida en el ejército, donde participé en la guerra
de los Treinta Afios.

Pero el “mastin de Dios” finalmente lo alcanzé: antes de cumplir los
cuarenta afios, una fuerte turbacién espiritual y un profundo
arrepentimiento —producto de un conjunto de eventos, entre ellos una
herida de guerra que lo dejé lisiado- lo llevé primero a vivir en soledad



en el bosque, como los primeros anacoretas y, luego, a modo de
transicion, a trabajar en el servicio publico.

Finalmente, solicité su ingreso en un, entonces, nuevo monasterio
carmelita en Paris en calidad de hermano laico, con el deseo de hacer
penitencia por los pecados cometidos en su vida. En el monasterio, que
llegd a tener cien religiosos, se dedicé a la cocina durante quince afios
hasta que fue trasladado al taller de reparacién de sandalias, aunque
frecuentemente tenia que regresar a ayudar a la cocina. El trabajo, casi
siempre repetitivo, se extendia por numerosas horas, todos los dias
incluidos los domingos.

Sin embargo, en medio de las fatigas, la rutina y el escaso tiempo para la
oracién, el Hermano Lorenzo descubrié la enorme paz y el eficaz camino
a la santidad que le ofrecia una practica muy sencilla, que llegé a vivir
plenamente: el ejercicio de la presencia de Dios.

Timido y servicial, Lorenzo huia sistematicamente de las conversaciones
y las recreaciones. Pero la felicidad de su vida se transparentaba, y
suscitaba en muchos de sus hermanos y visitantes del convento el deseo
de conocer su “secreto”.

Secreto que el Hermano se hubiera llevado a la tumba si no fuera por el
P. Joseph de Beaufort, consejero del Arzobispo de Paris, quien recopilé
sus recuerdos de cuatro conversaciones con el Hermano y quince de sus
cartas, la mayoria de ellas escritas a una misma persona; y las publicé en
la forma de un pequefio libro titulado La Practica de la Presencia de
Dios. “La mejor regla para una vida santa” fue el subtitulo de la obra.

De Beaufort relata que cuando sostuvo sus conversaciones con el
Hermano Lorenzo, éste tenia unos cincuenta afios, tenia una cojera



marcada —herencia de su participacién en la guerra- y tenia un aspecto
“rudo en apariencia, pero gentil en gracia”

El Hermano Lorenzo murié en 1691, después de haber practicado por
cuarenta afos el ejercicio de la presencia de Dios.

El libro publicado por de Beaufort no tiene ningtin cardcter sistematico;
pero presenta con gran elocuencia medios muy practicos y concretos
para vivir la presencia de Dios en medio de las actividades mads
aparentemente irrelevantes, tediosas o agobiantes de la vida diaria.

La sabiduria del Hermano Lorenzo, sorprendentemente, parece
preparada para el siglo XXI, porque sus penetrantes y sabias
observaciones sobre las angustias producto de la tensién entre el “hacer”
y el “orar”, se resuelven en una verdadera espiritualidad de la accién;
donde superando una falsa oposicién, la oracién se vuelve vida, para que
la vida se vuelva constante oracién.

Primera Conversaciéon

Vi al Hermano Lorenzo por primera vez el 3 de Agosto de 1666. Me dijo
que Dios le habia hecho un favor singular cuando se convirtié a la edad
de dieciocho afios. Durante aquel invierno, viendo un arbol despojado de
sus hojas, y considerando que dentro de poco tiempo las hojas volverian
a brotar, y considerando que poco después aparecerian las flores y los
frutos, el Hermano Lorenzo recibié una alta visién de la Providencia y el
Poder de Dios que desde entonces nunca se ha borrado de su alma. Esta
visién lo liber6 perfectamente del mundo, y encendié en él un amor a
Dios tan grande, que no podia afirmar que hubiera aumentado en los
mas de cuarenta afios vividos desde entonces.



Dijo que habia trabajado como empleado de M. Fieubert, el tesorero,
pero que era tan torpe que rompia todo.

Habia luego deseado ser recibido en un monasterio pensando que alli
podria cambiar su torpeza y las faltas que hubiese cometido, y asi
sacrificaria, a Dios, su vida con sus placeres: pero Dios lo “decepciond”,
porque no habia encontrada nada mas que satisfaccién en dicho estado.

Deberiamos enraizar nuestra vida en el sentido de la Presencia de Dios,
mediante la conversacién continua con El. Es vergonzoso dejar de
conversar con El para pensar en frivolidades y tonterias.

Deberiamos alimentar y nutrir nuestras almas con elevadas nociones de
Dios, que nos producirian gran alegria al dedicarnos devotamente a EL

Deberiamos apremiar, es decir, avivar nuestra fe. Es lamentable que
tengamos tan poca; y que en lugar de tomar la fe como regla de su
conducta, los hombres se entretengan con devociones triviales, que
cambian a diario. El camino de la fe es el espiritu de la Iglesia, y basta
para llevarnos a un alto grado de perfeccién.

Deberiamos entregarnos a Dios tanto en las cosas temporales como en
las espirituales, y buscar nuestra satisfaccién solamente en el
cumplimiento de su voluntad, ya sea que El nos guie mediante el
sufrimiento o mediante la consolacién, pues todo deberia ser igual para
un alma verdaderamente resignada. Era necesaria la fidelidad en
momentos de sequedad, insensibilidad o tedio en nuestra oracién, por
medio de las cuales Dios prueba nuestro amor a El; esos son los
momentos para realizar buenos y eficaces actos de abandono, porque
uno sélo de ellos hecho frecuentemente promoveria grandemente
nuestro crecimiento espiritual



-Acerca de las miserias y pecados del mundo que escuchaba diariamente,
él, muy lejos de sorprenderse de ellos; por el contrario, estaba
sorprendido de que no hubiera mas, considerando la malicia de la que
eran capaces los pecadores: por su parte, oraba por ellos; pero sabiendo
que Dios podia remediar el dafio que ellos hacian cuando El asi lo
deseara, él no se hacia demasiado problema con el asunto.

Para llegar al abandono que Dios requiere, deberiamos vigilar
atentamente todas las pasiones que se mezclan tanto con las cosas
espirituales como aquellas que son de una naturaleza més burda: Dios
dara luces respecto de tales pasiones a quienes verdaderamente desean
servirlo Si mi deseo era verdaderamente servir a Dios, podria venir a
verle (al Hermano Lorenzo) tantas veces como quisiera, sin temor de ser
una molestia. Pero si no era asi, entonces no debia visitarlo mas.

Segunda Conversacién

El siempre habia sido gobernado por el amor, sin deseos egoistas; y
habiendo hecho del amor de Dios el fin de todas sus acciones, habia
encontrado razones para estar bastante satisfecho con su método. Estaba
contento cuando podia levantar una pajita del suelo por amor a Dios,
buscéndole sélo a El y nada mds, ni siquiera esperando sus dones.
Durante mucho tiempo habia estado afligido interiormente por creer
que se condenaria; y ni todos los hombres del mundo podrian haberlo
persuadido de lo contrario; pero finalmente razoné consigo mismo de
esta manera: no entré en la vida religiosa sino por amor a Dios, y me he
esforzado por actuar sélo para El; sea lo que sea de mi, sea perdido o
salvado, siempre seguiré obrando puramente por amor a Dios. Por lo
menos tendré este bien, que hasta la muerte habré hecho todo lo que me
es posible para amarlo. Esta tribulacién interior habia durado cuatro
afios, durante los cuales habia sufrido mucho.



Sin embargo, desde aquel momento habia pasado su vida en perfecta
libertad y una continua alegria. Puso sus pecados ante Dios, tal como
eran, para decirle que no merecia sus favores, sin embargo Dios seguia
derramandolos en él abundantemente.

A fin de formar el habito de conversar con Dios continuamente y de
referir todo lo que hacemos a El, al principio debemos dedicarnos a El
con cierto esfuerzo: pero que después de un poco de esfuerzo deberiamos
encontrar que su amor nos estimula interiormente a hacerlo sin ninguna
dificultad.

El esperaba que después de los agradables dias que Dios le habia dado, le
tocaria el turno al dolor y el sufrimiento; pero no estaba inquieto por
ello, sabiendo muy bien que no pudiendo hacer nada al respecto, Dios no
fallaria en darle la fuerza para soportarlos.

Cuando se le presentaba la ocasién de practicar alguna virtud, se dirigia a
Dios diciendo, Sefior, no puedo hacer esto a menos que me hagas capaz
de hacerlo; y entonces recibia fuerzas mas que suficientes.

Cuando habia fallado en su deber, solamente confesaba su falta
diciéndole a Dios. “jamas podria hacer algo distinto, si me abandonas a
mi mismo; Eres td quien debe impedir mi caida, y corregir lo que esta
mal”. Después de esto, no se consentia ninguna inquietud al respecto.
Debemos actuar con Dios con la mayor simplicidad, hablando con El
franca y sencillamente, implorando su asistencia en nuestros asuntos en
la medida en que ocurren. Dios nunca habia fallado en concedérselo,
como lo habia experimentado frecuentemente.

Recientemente habia sido enviado a Borgoia, para comprar la provisién
de vino para la comunidad; tarea que le resultaba muy poco grata porque
no tenia ninguna inclinacién para los negocios, y porque era cojo y no



podia moverse en el barco sino rodando sobre los toneles. Sin embargo,
no se consintié ninguna inquietud sobre esto o sobre la compra del vino.
Le dijo a Dios que se trataba de su negocio y que finalmente lo habia
hecho muy bien. El afio anterior habia sido enviado a Auvergne con la
misma tarea, y aunque no podia decir cémo sucedio el asunto, todo habia
resultado muy bien.

De la misma manera, con su trabajo en la cocina (al cual por naturaleza
tenia una gran aversién), habiéndose acostumbrado a hacer todo por
amor a Dios, en oracién en todo momento, pidiendo su gracias para
hacer su trabajo bien, todo le habia resultado facil durante los 15 afios
alli transcurridos.

Estaba muy feliz en el puesto que ocupaba ahora, pero estaba tan
dispuesto a renunciar a él como el anterior, ya que estaba satisfecho en
cualquier circunstancia, pues hacia pequefias cosas por el amor de Dios.

Los momentos establecidos para la oracién no eran diferentes de otros
momentos: se retiraba a orar, de acuerdo a las indicaciones de su
superior, pero no deseaba esa clase de retiro.

Tampoco los solicitaba, porque ni el trabajo mas grande lo distraia de
Dios.

Debido a que conocia su obligacién de amar a Dios en todas cosas; y que
se habia esforzado por hacerlo asi, no necesitaba que un director le
aconsejara; pero si mas bien un confesor que lo absolviera. Era muy
sensible a sus faltas, pero ellas no lo desanimaban; las confesaba a Dios y
no discutfa con El para justificarlas. Cuando asi lo hacia, apaciblemente
retomaba su practica usual de amor y adoracién.



Durante sus inquietudes mentales no consultaba con nadie; sino que
sabiendo por la luz de la fe que Dios estaba presente, entonces se
contentaba con dirigir todas sus acciones a El es decir, haciéndolas con
el deseo de agradarle, sea cual fuera el resultado.

Los pensamientos inttiles arruinan todo: alli es donde comienzan los
problemas; pero tenemos que rechazarlos tan pronto como percibimos
su impertinencia para el asunto que estamos tratando o para nuestra
salvacion, rechazarlos, y retornar a nuestra comunién con Dios. Al
principio habia pasado su tiempo de oracién rechazando
frecuentemente pensamientos erraticos, volviendo a caer en ellos. Nunca
habia regulado su devocién segtin ciertos métodos como hacen algunos.
Sin embargo, al principio practicé la meditacion por algiin tiempo, pero
poco después lo dejé, por razones que no sabria explicar.

Todas las mortificaciones y otros ejercicios corporales son indtiles en
cuanto no sirvan para llegar a la unién con Dios por el amor; lo habia
considerado, y descubierto que el camino mads corto para ir directamente
a El era el continuo ejercicio del amor, y hacer todo en su honor.

Tenemos que hacer una gran diferencia entre los actos del entendimiento
y los de la voluntad; los primeros eran comparativamente de poco valor,
mientras que todos los otros lo son.

Nuestra tinica misién es amar a Dios y deleitarnos en EL

Cualquier forma de mortificacién, si carece del amor de Dios, es incapaz
de borrar un solo pecado. Debemos esperar, sin ansiedad alguna, el
perdén de nuestros pecados de la Sangre de Jesucristo, sélo
preocupandonos por amarlo con todo nuestro corazén. Dios parece
haber concedido los mayores favores a los mas grandes pecadores, como
monumentos mds evidentes de su misericordia.



Los mayores dolores o placeres de este mundo no podian compararse
con los dolores y placeres que habia experimentado a nivel espiritual: de
esta forma no se preocupaba por nada ni temia nada, deseando
solamente una cosa de Dios, el no ofenderlo.

No experimento escriipulos, por ejemplo, cuando fallo en mis tareas.
Répidamente lo reconozco, diciendo que estoy acostumbrado a obrar ast:
nunca podré hacer algo distinto si soy abandonado a mi mismo. Si no
fallo, entonces doy gracias a Dios reconociendo que viene de El

Tercera Conversacion

El cimiento de su vida espiritual habia sido el alto conocimiento y estima
de Dios en la fe; que una vez bien entendida, ya no tuvo ninguna otra
preocupacion sino el de rechazar fielmente todo otro pensamiento, para
poder asi realizar todas sus acciones por amor a Dios. Cuando no tenia
ningin pensamiento de Dios por un tiempo, no se inquietaba. Mds bien
después de haber reconocido su iniquidad ante Dios, volvia a El con una
conflanza atin mayor que el descubrimiento de cudn pecador habia sido
por haberlo olvidado.

La confianza que ponemos en Dios lo honra grandemente, y hace
descender grandes gracias. Es imposible no solo que Dios engafie, sino
también que deje a sufrir a un alma perfectamente resignada a El y
resuelta a soportar cualquier cosa por EL

Experimentaba el pronto socorro de la Gracia Divina en toda ocasién, y
por esta misma razén, cuando tenfa una tarea que cumplir, no pensaba
en ella de antemano, sino recién cuando llegaba el momento de hacerlo,
y encontraba en Dios, como en un espejo limpio, todo lo que era



adecuado hacer. Ultimamente habia venido actuando de esta manera, sin
anticipar preocupaciones; sino que venia actuando de la manera arriba
descrita.

Cuando los trabajos externos le distraian un poco de pensar en Dios, un
fresco recuerdo proveniente de Dios le llenaba el alma, y se veia tan
inflamado y transportado que le resultaba dificil contenerse.

Estaba mads unido a Dios en sus trabajos externos, que cuando los dejaba
para retirarse a cumplir con sus devociones.

Esperaba en el futuro préximo un gran dolor corporal o mental, y lo peor
que podria sucederle era perder aquel sentido de Dios que habia
disfrutado por tanto tiempo, pero que la bondad de Dios le aseguraba
que no le abandonaria por completo, y que le daria fuerza para soportar
cualquier mal que Dios permitiera que le suceda; por tanto, no tenia
ningdn temor y no habia tenido la ocasién de consultar con nadie acerca
de su estado. Cuando intenté hacerlo, siempre habia salido mas perplejo;
y que como estaba consciente de su disponibilidad de entregar su vida
por amor a Dios, no tenia ninguna aprehensién al peligro. La perfecta
renuncia a Dios era un camino seguro al cielo, un camino en el cual
tenemos siempre suficiente luz para conducirnos.

Al inicio de la vida espiritual, debemos ser fieles en cumplir nuestros
deberes y negarnos a nosotros mismos; una vez hecho esto se alcanzan
placeres inefables: en las dificultades necesitamos recurrir solamente a
Jesucristo, y suplicar por su gracia, con la cual todo llega a ser facil.

Muchos no avanzan en la maduracién cristiana porque se aferran a
penitencias y ejercicios particulares mientras descuidan el amor a Dios,
que es el fin. Esto se manifiesta claramente en sus obras, y es la razén por
qué se ven tan pocas virtudes sélidas.



No se necesita ni arte ni ciencia para ir a Dios, sino solamente un
corazon resueltamente determinado a no dedicarse a otra cosa que a
Dios o en su honor, y amarle solamente a EL

Cuarta Conversacién

Todo consiste en una renuncia de corazén a todas las cosas que
percibimos que no conducen a Dios. Podemos acostumbrarnos a
conversar continuamente con El con libertad y simplicidad. Para
dirigirnos a El en todo momento sélo necesitamos: Reconocer que Dios
estd intimamente presente con nosotros; que podemos pedir su ayuda
para conocer su voluntad en cosas dudosas, y para realizar
correctamente aquellas que vemos claramente que El requiere de
nosotros, ofreciéndoselas antes de realizarlas, y agradeciéndole cuando
hemos terminado. En nuestra conversacién con Dios, también
debemos aplicarnos a alabarle, adorarle y amarle por su infinita bondad
y perfeccién.

Sin desanimarnos por nuestros pecados, deberiamos orar pidiendo su
gracia con una confianza perfectaen los méritos infinitos de nuestro
Sefior. Dios nunca ha fallado en darnos su gracia para cada accién; él
(Hermano Lorenzo) lo percibia claramente y nunca le habia fallado, a
menos que sus pensamientos se hubieran apartado del sentido de la
presencia de Dios, o cuando se habia olvidado de pedir su ayuda.

Dios siempre nos da luz en nuestras dudas, si no tenemos otro propésito
en la vida que el de agradarle.

Nuestra santificacién no depende de cambiar de trabajos, sino en hacer,
para la gloria de Dios, aquello que comiinmente hacemos para nosotros



mismos. Era lamentable ver cémo mucha gente confundia los medios
con el fin, obsesiondndose en hacer ciertas cosas que hacian muy
imperfectamente, debido a sus consideraciones humanas o egoistas.

El método mas excelente que habia encontrado para ir a Dios era el de
cumplir con las tareas mds comunes sin el deseo de agradar a los
hombres; sino (hasta donde somos capaces) de hacerlas puramente por
amor a Dios.

Es un gran engafio pensar que los momentos de oracién debian ser
diferentes de otros momentos. Estamos estrictamente obligados a
unirnos a Dios por medio de la accién en el tiempo de la accién, tanto
como por la oracién en su debido momento.

Su propia oracién no era nada mas que una dimensiénde la presencia de
Dios, con su alma insensible a todo, excepto al Amor Divino: Y cuando
terminaban los momentos dedicados a la oracién, no encontraba
ninguna diferencia porque seguia estando con Dios, alabandole y
bendiciéndole con todas sus fuerzas, de tal manera que pasaba su vida en
un gozo continuo, aunque esperaba que Dios le diera algunos
sufrimientos cuando fuese mas fuerte.

De una vez por todas deberiamos poner de corazén toda nuestra
confianza en Dios y rendirnos por completo a El, seguros de que no nos
defraudara.

No debemos cansarnos de hacer pequefias cosas por amor a Dios, porque
El no toma en cuenta lo grande de la obra sino el amor con que la
hacemos. No deberiamos sorprendernos si, inicialmente, fallamos
frecuentemente en nuestros esfuerzos. Pero, finalmente deberiamos
adquirir un héabito que naturalmente produzca los actos, sin nuestra
preocupacion, y para nuestro mayor deleite.



La esencia de la religion es la fe, la esperanza, y la caridad, por la practica
de las cuales nos llegamos a unir a la voluntad de Dios: todo lo demas es
indiferente y debe usarse como medios para llegar a nuestro fin, y ser asi
absorbidos en adelante por la fe y el amor.

Todas las cosas son posibles para el que cree, son menos dificiles para el
que espera, son mas faciles para el que ama. Y atin mas faciles para el
que persevera en la practica de estas tres virtudes.

El fin que debemos proponernos es el de convertirnos, en esta vida, en
los mas perfectos adoradores de Dios que podamos ser, como esperamos
ser durante toda la eternidad. Cuando ingresamos a la vida espiritual
debemos considerar y examinar a fondo lo que somos. Y entonces
deberiamos encontrarnos dignos de todo desprecio, e inmerecedores del
nombre de cristianos, sometidos a toda clase de miserias e innumerables
defectos que nos preocupan y que causan vicisitudes perpetuas en
nuestra salud, en nuestros humores, en nuestras disposiciones internas y
externas. En resumen, personas a las que Dios podria humillar mediante
muchos dolores y trabajos, tanto interiores como exteriores. Después de
esto, no deberiamos sorprendernos de que los hombres nos tienten, se
opongan a nosotros y nos contradigan. Debemos, por el contrario,
someternos aquello y soportarlo tanto como Dios quiera, como cosas
altamente ventajosas para nosotros.

Después, mientras a mayor perfeccién aspire un alma, mayor sera su
dependencia de la Gracia Divina.

Siendo cuestionado por uno de su propia comunidad (a quien estaba
obligado a abrirse), sobre los medios con los que habia obtenido ese
sentido habitual de Dios, dijo que desde que habia ingresado al
monasterio habia considerado a Dios como el fin de todos sus



pensamientos y deseos, y la meta a la cual debian tender, y en la cual
deberian terminar.

Al principio de su noviciado pasaba las horas sefialadas para la oracién
privada pensando en Dios, para convencer a su mente e imprimir
profundamente en su corazén la existencia divina, mediante
sentimientos devotos y sumisién a la luz de la fe, mas que mediante
estudiados razonamientos y elaborada meditacién. Mediante este simple
y seguro método, se ejercito en el conocimiento y el amor de Dios,
resolviendo usar sus mayores esfuerzos para vivir en continuo sentido de
su Presencia, y, en lo posible, de no olvidarlo nunca jamaés. Asi, cuando
habia llenado su mente con grandes sentimientos de aquel Ser Infinito,
iba a trabajar a la cocina (porque era el cocinero de la comunidad); alli,
después de considerar seriamente las cosas que requerian su oficio, y
cuando y cémo debia ser hecha cada cosa, ocupaba todos los intervalos
de su tiempo, asi como antes y después del trabajo, en oracién. Al
comenzar su trabajo le decia a Dios, con confianza filial: “Oh, Dios mio,
puesto que tu estds conmigo, y porque ahora debo, en obediencia a tus
mandamientos, aplicar mi mente a estas cosas externas, te suplico que
me concedas la gracia para continuar en tu presencia, y para este
proposito bendiceme con tu asistencia, recibe todos mis trabajos, y posee
todos mis afectos.” Mientras trabajaba continuaba su conversacién
familiar con su Creador, implorando su gracia, y ofreciéndole a El todas

sus acciones.

Cuando habia terminado, examinaba cémo habia cumplido con su deber.
Si lo veia bien, le daba las gracias a Dios. De lo contrario, pedia perdén vy,
sin desanimarse, de nuevo ponia su mente en orden y continuaba con su
ejercicio de la presencia de Dios, como si nunca se hubiera desviado de
ella. “De esta manera”, decia, “levantdndome tras mis caidas, y mediante
renovados y frecuentes actos de fe y amor, he llegado a un estado en el



que me resultarfa tan dificil no pensar en Dios como fue al principio
acostumbrarme a hacerlo.

Como el Hermano Lorenzo habia encontrado gran beneficio en caminar
en la presencia de Dios, era natural que lo recomendara fervientemente a
otros; pero su ejemplo era un incentivo mas fuerte que cualquier
argumento que pudiera proponer. Su mismo dominio de si era edificante;
reflejando una dulce y calmada devocién, que no podia sino afectar a
quien le observara. Y evidenciaba que en los momentos de mayor
urgencia en el trabajo de la cocina, él seguia manteniendo sus
recogimiento y su mente en cosas celestiales. Nunca estaba apurado ni
ocioso, sino que hacia cada cosa a su tiempo, con ininterrumpida
compostura y tranquilidad de espiritu. Decia: “para mi, el tiempo de
trabajo no difiere del tiempo de oracién, y en medio del ruido y el
alboroto de mi cocina, con muchas personas pidiendo cosas diferentes al
mismo tiempo, tengo una gran tranquilidad en Dios, como si estuviese
de rodillas ante el Santisimo Sacramento”.

CARTAS

Primera Carta

Ya que deseas tan fervientemente que te comunique el método mediante
el cual he llegado al habitual sentido de la presencia de Dios, que el
Sefior en su misericordia se ha dignado concederme, debo decirte que
con gran dificultad he cedido a tu insistencia; pero lo haré con la
condicién de que no muestres mi carta a nadie. Si supiera que permitirias
a otro verla, todo el deseo que tengo por tu crecimiento no seria capaz
convencerme a que lo hiciera. Lo que puedo compartirte es:



Habiendo encontrado en muchos libros diferentes métodos para ir a
Dios, y diversas practicas de vida espiritual, pensé que todo esto me
confundiria, en vez de facilitarme lo que estaba buscando, que no era
otra cosa que pertenecer plenamente a Dios.

Esto me decidié dar todo por quien es Todo: después de haberme
entregado totalmente a Dios, y de hacer toda enmienda posible por mis
pecados; renuncié, por amor a El a todo lo que no era El, y comencé a
vivir como si no hubiera nada en el mundo que no fueran El y yo. A
veces me consideraba delante de El como un pobre criminal a los pies de
su juez; en otras ocasiones le contemplaba en mi corazén como mi Padre
y mi Dios. Le adoraba lo mas frecuentemente posible, manteniendo mi
mente en su santa Presencia, y recogiéndola tan pronto la encontraba
apartandose de El Este ejercicio me produjo no poco dolor, sin embargo
continuaba haciéndolo a pesar de todas las dificultades que surgian, sin
preocuparme o inquietarme cuando mi mente divagaba
involuntariamente. Hice de ésta mi tarea, tanto a lo largo del dia, como
en los momentos establecidos de oracién; en todo momento, a cada hora
y a cada minuto, atin en lo més pesado de mi trabajo, expulsaba de mi
mente cualquier cosa que pudiera interrumpir mi pensamiento de Dios.

Esta ha sido mi practica desde que entré en religién, y aunque lo he
hecho muy imperfectamente, he encontrado grandes ventajas en ello.
Todo esto, lo sé muy bien, debe atribuirse solamente a la misericordia y
bondad de Dios, porque no podemos hacer nada sin El, y aiin, menos que
nada. Pero cuando somos fieles en mantenernos en su Santa Presencia, y
lo tenemos siempre ante nosotros, esto no sélo nos previene de
ofenderlo, haciendo nada que le desagrade, al menos deliberadamente,
sino que también genera en nosotros una santa libertad, y si puedo asi
decirlo, una familiaridad tal con Dios que cuando le pedimos algo, El nos
concede las gracias que necesitamos. En fin, al repetir frecuentemente
estas acciones, se hacen habituales, y la presencia de Dios se vuelve



natural en nosotros. Dale gracias, por favor, conmigo, por su gran bondad
para conmigo, que nunca dejo de admirar, por los muchos favores que El
ha hecho a un pecador tan miserable como yo. Que todas las cosas le
alaben. Amén.

Segunda Carta

Al no encontrar mi forma de vida en los libros, aunque no tengo ningiin
problema con ello, -sin embargo-, para mayor seguridad me agradaria
conocer tus pensamientos al respecto. En una conversacién que tuve
hace algunos dias con una persona piadosa, me dijo que la vida espiritual
era una vida de gracia, que comienza con un temor servil, que es
incrementada por la esperanza de la vida eterna y que es consumada por
el amor puro. Que cada uno de estos estados tenia diferentes etapas, a
través de las cuales uno llega finalmente a la santa consumacién.

Yo no he seguido esos métodos. Por lo contrario, no sé por qué instinto,
los encontré desalentadores. Esta fue la razén por qué, cuando entré en
religion, tomé la resolucién de entregarme a Dios, como la mejor manera
de hacer reparacién por mis pecados; y, por amor a El, renunciar a todo.

Durante los primeros afios, usualmente me dedicaba durante el tiempo
asignado para la devocién, con pensamientos de muerte, del juicio, del

infierno, del cielo, y de mis pecados. Luego segui durante algunos afios

aplicando cuidadosamente mi mente el resto del dia e incluso en medio
de mis actividades, a la presencia de Dios, a quien consideraba siempre

conmigo, y frecuentemente como si estuviera en mi.

Después de mucho tiempo, comencé casi sin darme cuenta a hacer lo
mismo durante mi tiempo de oracién, lo que me causaba gran deleite y



consolacion. Esta practica produjo en mi un aprecio tan grande por Dios,
que la fe sola era suficiente para satisfacerme.

Asi fue mi inicio; aunque debo decirte que durante los primeros diez
afios sufri mucho: el temor de no estar dedicado a Dios como anhelaba
estarlo, mis pecados pasados siempre presentes en mi mente, y los
grandes e inmerecidos favores que Dios me hacia, eran la naturaleza y el
origen de mis sufrimientos.

Durante este tiempo cai frecuentemente, pero me levanté igualmente. Me
parecia que todas las criaturas, la razén, y Dios mismo estaban en mi
contra, y que solamente la fe estaba a mi favor. A veces me preocupaba el
pensamiento de que creer que habia recibido tales favores era efecto de
mi presuncion, que pretendia ya estar donde otros llegan con dificultad.
Otras veces que era un engaifio intencionado, y que no habia salvacién
para mi.

Cuando no pensaba en otra cosa sino en terminar mis dias en estas
tribulaciones (que de ninguna manera disminuyeron la confianza que
tenia en Dios y servia solo para aumentar mi fe), me encontré de pronto
totalmente cambiado; y mi alma, que hasta ese momento estaba
atribulada, sintié una profunda paz interior, como si hubiera llegado a su
centro y lugar de reposo.

Desde entonces, camino ante Dios con sencillez, en fe, con humildad y
amor, y me dedico diligentemente a no hacer ni pensar nada que pueda
desagradarle. Espero que cuando haya hecho lo que puedo, El haréd
conmigo lo que le complazca.

En cuanto a lo que me pasa en el presente, no puedo casi expresarlo. No
experimento ningun dolor o dificultad respecto de mi estado, porque no
tengo otra voluntad que la de Dios, la cual me esfuerzo por cumplir en



todo, y a la cual estoy tan rendido que no levantaria una paja del suelo en
contra de sus érdenes, o por cualquier otro motivo que no sea puramente
por amor a EL

He abandonado toda forma de devocién y de oracién excepto aquellas a
las que me obliga mi estado. Y me afano sélo en perseverar en su santa
presencia, que mantengo prestando una sencilla atencién a Dios y y un
agradable aprecio por Dios; que podria llamar una real presencia de Dios
o, por decirlo mejor, una conversacién habitual, silenciosa y secreta del
alma con Dios, que frecuentemente me produce gozos y raptos interiores
y a veces incluso exteriores, de manera tal que me veo obligado a poner
medios para moderarlos y evitar que se evidencien a los demas.

En resumen, estoy seguro, por encima de toda duda, que mi alma ha
estado con Dios durante estos treinta afios. Para no resultar tedioso
omito muchas cosas, aunque pienso que es apropiado informarte de qué
manera me considero delante de Dios, a quien veo como mi Rey. Me
considero como el peor de los hombres, lleno de llagas y corrupcién, y
que ha cometido toda clase de crimenes contra su Rey; tocado por un
verdadero arrepentimiento le confieso todas mis maldades, le pido
perdén, me abandono en sus manos, para que El haga conmigo lo que
quiera. Este Rey, lleno de misericordia y bondad, muy lejos de
castigarme, me abraza con amor, me sienta a comer en su mesa, me sirve
con sus propias manos, me da la llave de sus tesoros; conversa y se deleita
conmigo incesantemente en miles y miles de maneras, y me trata en todo
como su favorito. Es asi como me considero cada tanto en su santa
presencia. Mi método mas usual es esta simple atencién, y una
preocupacién general tan apasionada de Dios, a quien me encuentro
frecuentemente adherido con mayor dulzura y deleite que los de un bebé
en el pecho de su madre: y si me atrevo a usar esta expresién, también
deberia llamar a este estado el seno de Dios, por la inexpresable dulzura
que disfruto y experimento alli. Si a veces por necesidad o enfermedad



mis pensamientos se distraen. Instantdneamente me veo recogido por
mociones interiores, tan encantadoras y deliciosas que me da vergiienza
mencionarlas.

Deseo que con reverencia reflexiones mds sobre mis grandes iniquidades,
de las cuales estds perfectamente informado, que sobre los grandes
favores que Dios me hace, tan indigno y desagradecido como soy.

Con respecto a mis horas de oracién, son nada mds que una
continuacién del mismo ejercicio. A veces me considero como una piedra
delante de un escultor, con la cual estd por hacer una estatua:
presentdndome as{ delante de Dios, deseo que El haga su perfecta
imagen en mi alma, y me haga completamente como El.

En otras ocasiones, cuando me dedico a la oracién, siento que todo mi
espiritu y toda mi alma se elevan sin ningtn esfuerzo de mi parte; y
contintian como si estuvieran suspendidos y fijados firmemente en Dios,
como en su centro y lugar de reposo.

Yo sé que algunos califican a este estado de inactividad, engafio y amor a
si mismo. Confieso que es una santa inactividad, y que podria ser un feliz
amor a si mismo, si el alma en ese estado fuera capaz de ello; porque en
efecto, mientras estd en este reposo, no puede ser turbada por aquellos
actos a los que estaba anteriormente acostumbrada, y en los que se
apoyaba, pero que ahora serian mas un obstaculo que una ayuda.

Sin embargo, no puedo soportar que a esto se lo llame engafio, porque el
alma que asi se deleita en Dios no desea nada sino a El Si esto es un
engafio en mi, estd en Dios remediarlo.

Que El haga conmigo lo que quiera hacer: yo sélo lo deseo a El, y estar
totalmente dedicado a EL



Sin embargo, espero me hagas el favor de darme tu parecer, al que
siempre presto mucha atencién, porque tengo una singular estima por ti,
y soy tuyo en nuestro Sefior.

Tercera Carta

Tenemos un Dios cuya gracia es infinita, y que conoce todos nuestros
deseos. Siempre pensé que te abajaria hasta el extremo. El vendra a su
tiempo, cuando menos lo esperas. Espera en El més que nunca:
agradécele conmigo por los favores que te hace, especialmente por la
fortaleza y la paciencia que te da en tus aflicciones: es una clara sefial del
cuidado que tiene de ti; consuélate en El, y dale gracias por todo.

Yo también admiro la fortaleza y el coraje de M-. Dios le ha dado una
buena disposicién y buena voluntad; pero en él hay todavia un poco del
mundo, y una gran cantidad de juventud. Espero que la afliccién que
Dios le ha enviado se le manifieste como un remedio completo, y le haga
entrar en si mismo. Es un accidente muy adecuado para llamarlo a poner
toda su confianza en El, que lo acomparia a todas partes: que piense en El
tanto como pueda, especialmente ante los mas grandes peligros. Elevar
un poco corazon es suficiente, un pequefio recuerdo de Dios, un acto de
adoracién interior, aun en medio de la marcha y espada en mano, son
oraciones que, aunque sean cortas, son sin embargo muy aceptables para
Dios. Y lejos de disminuir el valor de un soldado en situaciones de
peligro, son excelentes para fortalecerlo. Déjalo que piense en Dios lo
mas que pueda, que se acostumbre gradualmente a realizar este pequefio
pero santo ejercicio; nadie lo nota, y nada es mas facil que repetir
frecuentemente durante el dia estas pequefias adoraciones interiores.
Recomiéndale por favor que piense en Dios lo mas que pueda, de la
manera que aqui indico. Es muy adecuado y necesario para un soldado,



que estd expuesto diariamente a los peligros de la vida, y frecuentemente
de su salvacién. Espero que Dios le ayude a él y a toda su familia, a
quienes presento mi servicio, siendo de ellos y tuyo.

Cuarta Carta

[En esta carta el Hno. Lorenzo habla de si mismo en tercera persona]

Aprovecho esta oportunidad para comunicarte los sentimientos de uno
de los miembros de nuestra comunidad con respecto a los efectos
admirables y las continuas ayudas que recibe de la presencia de Dios.
Saquemos ti y yo provecho de ello.

Debes saber que, durante los afios que ha estado en religion, que son mas
de cuarenta, su continua preocupacién ha sido estar siempre con Dios, y
no hacer nada, ni decir nada ni pensar nada que podria desagradar al
Sefior; y esto sin ningtin otro interés que puramente el amor por 13 y
porque El merece infinitamente més.

Estd tan acostumbrado a la presencia Divina, que recibe continuos
favores en todo momento. Durante unos treinta afios, su alma ha
estado llena de gozos tan frecuentes, y a veces tan grandes, que se ve
obligado a moderarlos y a ocultar sus manifestaciones exteriores. Sia
veces estd un poco ausente de la presencia Divina, Dios se hace sentir
en su alma para recogerlo; lo que le suele suceder cuando mas metido
estd en su trabajo exterior: él responde con fidelidad precisa a este jalén
interior, sea elevando su corazén a Dios, o con una mansa y afectuosa
atencidn, o por aquellas palabras que el amor suscita en estas
ocasiones, como por ejemplo: “Mi Dios, aqui estoy totalmente
consagrado a Ti”; “Sefior, hazme de acuerdo a tu corazén”. Y entonces
le parece (porque en efecto, asi lo siente) que este Dios de amor,



satisfecho con esas pocas palabras, reposa nuevamente y descansa en
la profundidad y centro de su alma. Experimentar estas cosas le da la
seguridad de que Dios siempre estd en lo profundo, en el fondo de su
alma, y lo hace incapaz de dudar de ellos, pase lo que pase. Juzga por ti
mismo de cudnta alegria y satisfaccién disfruta, al encontrar en si
mismo continuamente un tesoro tan grande: ya no estd en una ansiosa
busqueda. Lo tiene abierto delante de él, y puede tomar lo que quiera.

El se queja mucho de nuestra ceguera, y reclama que deberiamos
lamentarnos de contentarnos con tan poco. Dios, dice él, tiene un tesoro
infinito para otorgarnos, y nos conformamos con una pequefia devocién
sensible, que pasa en un instante. Ciegos como somos, entorpecemos a
Dios, y detenemos la corriente de su gracia. Pero cuando Dios encuentra
un alma penetrada de una fe viva, derrama en ella sus gracias y favores
plenamente. De alli fluyen como un torrente que, después de haber sido
detenido contra su curso natural, ha encontrado una via y se derrama
impetuosa y abundantemente.

Si, frecuentemente detenemos este torrente, por el poco valor que le
damos. Pero no lo detengamos mas: entremos en nosotros mismos y
derribemos el dique que lo detiene. Hagamos camino para la gracia;
recuperemos el tiempo perdido, porque quizads nos quede poco; la muerte
nos sigue de cerca. Estemos bien preparados para ella porque morimos
sélo una vez, y el fracaso aqui es irremediable.

Lo digo de nuevo: entremos en nosotros mismos. El tiempo nos apremia:
no hay lugar para retrasos; nuestras almas estan en juego. Creo que ti
has tomado tales medidas efectivas, y que no seras sorprendido. Te
advierto que ésta es la inica cosa necesaria: debemos, sin embargo,
siempre trabajar en ella, porque en la vida espiritual no avanzar es
retroceder.



Pero aquellos que tienen el aliento del Espiritu Santo avanzan aun
cuando duermen. Si la nave de nuestra alma todavia esta agitada por
vientos y tormentas, despertemos al Sefior que reposa en ella, y El
rdpidamente calmara el mar.

Me he tomado la libertad de compartir contigo estos buenos
sentimientos, para que puedas compararlos con los tuyos: te serviran
para encenderlos e inflamarlos nuevamente, si por desgracia (Dios no
quiera, porque seria ciertamente un gran dafio) tus sentimientos se
hubieran enfriado, aunque sea algo. Entonces, recordemos ti y yo los
primeros favores recibidos. Saquemos provecho del ejemplo y
sentimientos de este hermano, que es poco conocido en el mundo, pero
conocido por Dios, y extremadamente mimado por EL Oraré por ti. Ora
en este momento por mi, que soy tuyo en nuestro Sefior.

Quinta Carta

Hoy recibi dos libros y una carta de la Hermana, que esta prepardandose
para hacer su profesién, y por esta razén desea las oraciones de tu santa
comunidad, y las tuyas en particular. Noto que espera mucho de ellas.
Ora, nola decepciones. Ruega a Dios que ella pueda hacer su sacrificio
sélo por amor a El, y con la firme resolucién de estar totalmente
dedicada a El. Te enviaré uno de aquellos libros que tratan de la
presencia de Dios; un tema que, en mi opinién, contiene toda la vida
espiritual, y pienso que todo el que lo practique debidamente pronto
llegara a ser espiritual.

Sé que para su correcta practica, el corazén debe estar vacio de todas las
demas cosas; porque Dios posee el corazén él solo, no puede poseerlo sin
que esté vacio de todo lo demads. No puede actuar alli y hacer en él lo que
a El le agrada a menos que sea dejado totalmente vacio para El. No hay



en el mundo una vida mas dulce y deliciosa que aquella que mantiene
una continua conversacién con Dios. Sélamente pueden comprenderlo
aquellos que lo practican y experimentan; sin embargo, no te aconsejo
que lo hagas por ese motivo, porque no es el placer lo que debemos
buscar en este ejercicio. Hagdmoslo desde un principio de amor, y
porque Dios nos poseera.

Si yo fuera un predicador, mi prioridad seria predicar la practica de la
presencia de Dios. Y si fuera un director, le recomendaria a todo el
mundo hacerlo: tan necesario pienso que es, y tan sencillo también.

jAh! Si comprendiéramos la necesidad que tenemos de la gracia y ayuda
de Dios, nunca perderiamos la mirada de El, no, ni por un momento.
Créeme; haz inmediatamente una resolucién santa y firme de no olvidar
a Dios voluntariamente nunca mas, y pasar el resto de tus dias en su
sagrada presencia, abandonado por amor a El, si esa es su voluntad para
ti. Empénate de todo corazén en esta tarea, y si haces lo que deberias,
puedes estar segura de que pronto experimentaras sus efectos. Te ayudaré
con mis oraciones, pobres como son. Me encomiendo fervientemente a
las tuyas, y a las de tu santa comunidad.

Sexta Carta

He recibido de la sefiora - las cosas que le diste de mi parte. Me pregunto
por qué no me has dicho lo que piensas acerca del librito que te envié, y
que debes haber recibido. Ora de todo corazén sobre su practica en tu
ancianidad. Es mejor tarde que nunca.

No puedo imaginar cémo personas religiosas pueden vivir satisfechas sin
la practica de la presencia de Dios. Por mi parte, me mantengo retirado
con El en la profundidad y el centro de mi alma tanto como puedo, y



mientras estoy asi con El nada temo, pero el mas minimo alejamiento de
El es insoportable.

Este ejercicio no fatiga mucho el cuerpo: es sin embargo, apropiado
privarlo algunas veces, no frecuentemente, de muchos pequefios placeres
inocentes y permitidos, porque Dios no permitird que un alma que desea
estar enteramente consagrada a El encuentre placeres en otras cosas y no
en El, maés all4 de lo razonable.

No digo que debemos imponernos represiones violentas. No, debemos
servir a Dios con una santa libertad, debemos hacer nuestros trabajos
fielmente, sin dificultad ni intranquilidad; haciendo volver nuestra mente
a Dios suavemente y con tranquilidad, tan frecuentemente como
percibimos que est4 desvidndose de El.

Es necesario, sin embargo, poner toda nuestra confianza en Dios,
dejando a un lado todas las otras preocupaciones, e incluso ciertas
formas particulares de devocién que, aunque son muy buenas en si
mismas, uno con frecuencia se sumerge en ellas desmesuradamente:
porque esas devociones son sélo medios para alcanzar el fin; asi que
cuando por medio de este ejercicio de la presencia de Dios estamos con
El que es nuestro fin, es initil entonces retornar a los medios; pero
podemos continuar nuestro intercambio de amor con El, perseverando
en su santa presencia; a veces mediante un acto de alabanza, de
adoracién, o de deseo; otras veces mediante un acto de renuncia o de
accién de gracias; y en todas las otras maneras que nuestro espiritu
pueda crear.

No te desanimes por el rechazo que puedas encontrar en este ejercicio
por naturaleza; debes hacerte violencia. Al principio, uno piensa
frecuentemente que es tiempo perdido; pero debes seguir adelante, y
decidirte a perseverar en ello hasta la muerte, a pesar de todas las



dificultades que pueden presentarse. Me encomiendo a las oraciones de
tu santa comunidad, y a las tuyas en particular. Soy tuyo en nuestro
Sefior.

Séptima Carta

Tengo pesar por ti. Serd de gran importancia si dejas el cuidado de tus
asuntos a -, y pasas el resto de tu vida solamente adorando a Dios. El no
requiere grandes cosas de nosotros, recordarlo un poco de tanto en tanto,
un poco de adoracién: a veces para pedir por su gracia, otras para
ofrecerle tus sufrimientos, y a veces para agradecerle por los favores que
te ha concedido, y te concede aun, en medio de tus preocupaciones, y
para consolarte con El tan frecuentemente como puedas. Eleva tu
corazén a El, incluso durante tus comidas, y cuando estds acompafiado:
hasta el mas pequefio recuerdo le sera aceptable. No necesitas clamar en
voz alta, El est4 mds cerca de nosotros de lo que nos damos cuenta.

No es necesario para estar con Dios estar siempre en la iglesia. Podemos
convertir nuestro corazén en un oratorio, donde podamos retirarnos de
tanto en tanto, para conversar con El en mansedumbre, humildad, y
amor. Todos son capaces de mantener una conversacién familiar con
Dios, algunos mds, algunos menos: El sabe lo que podemos hacer.
Comencemos pues; quizas El espera apenas una generosa decisién de
nuestra parte. Ten valor. Tenemos poco tiempo para vivir, tu estds cerca
de los sesenta y cuatro afios, y yo casi tengo ochenta. Vivamos y
muramos con Dios: los sufrimientos seran dulces y agradables para
nosotros, mientras estemos con El, y los mas grandes placeres seran, sin
El, un cruel castigo para nosotros. Sea bendito por todos. Amén.

Acostuimbrate a adorarlo gradualmente, a suplicar por su gracia, a
ofrecerle tu corazén de tanto en tanto, en medio de tus trabajos, incluso



a cada momento si puedes. No te confines escrupulosamente a ciertas
reglas, o particulares formas de devocién, mas bien actia con una gran
confianza en Dios, con amor y humildad. Ten la seguridad de mis pobres
oraciones, y que soy vuestro siervo, y tuyo particularmente.

Octava Carta

No me dices nada nuevo: tt no eres el tnico que tiene problemas con los
pensamientos erraticos. Nuestra mente es extremadamente divagante;
pero como la voluntad gobierna todas nuestras facultades, ella debe
recapturarla y llevarla a Dios como su meta final.

Cuando nuestra mente, por falta de haber sido suficientemente
controlada por el recogimiento, a nuestro primer intento de devocién, ha
contraido ciertos malos habitos de divagar y dispersarse, éstos se vuelven
dificiles de vencer, y frecuentemente nos arrastraran, incluso contra
nuestra voluntad, a cosas mundanas

Creo que un remedio para esto es confesar nuestras faltas, y humillarnos
delante de Dios. No te sugiero multiplicar las palabras en la oracién,
porque las muchas palabras y los largos discursos frecuentemente son
ocasiones para divagar: mantente en oracién ante Dios asi como un
mudo o un paralitico mendiga a la puerta de un hombre rico. Que tu
trabajo sea mantener tu mente en la presencia del Sefior. Si a veces tu
mente se distrae y se aparta de El, no te inquietes mucho; la
preocupacién y la inquietud mas bien sirven para distraer la mente, que
para recogerla. La voluntad debe retornarla a la tranquilidad; si
perseveras en este modo, Dios tendrd piedad de ti.

Una manera para recoger la mente facilmente en el tiempo de oracién, y
mantenerla tranquila, es no permitirle divagar en otras ocasiones: debes



mantener tu mente estrictamente en la presencia de Dios, y cuando te
acostumbres a pensar en El frecuentemente, encontraras fécil mantener
tu mente en calma en el tiempo de oracién, o por lo menos recogerla de
sus divagaciones.

En mis cartas anteriores te he mencionado ampliamente las ventajas que
podemos obtener de esta practica de la presencia de Dios:
Dediquémonos a ella seriamente, y oremos mutuamente.

Novena Carta

Lo que te escribo es una respuesta a algo que recibi de —-. Te pido que se
la hagas llegar. Me parece que estd llena de buena voluntad, pero que
quiere ir mds rapido que la gracia. Uno no llega a ser santo en un
instante. Te la encomiendo. Debemos ayudarnos mutuamente con
nuestros consejos, pero mucho mds con nuestros buenos ejemplos. Te
agradeceré que me permitas saber de ella de vez en cuando, y si es que es
muy ferviente y obediente.

Pensemos frecuentemente que nuestro tnico trabajo en esta vida es
agradar a Dios, y quizas todo lo demads no sea otra cosa que locura y
vanidad. Td y yo hemos vivido durante mas de cuarenta afios en religion.
sLos hemos empleado en amar y servir a Dios, quien en su misericordia
nos ha llamado a este estado y para este fin? Me lleno de vergiienza y
confusién cuando reflexiono, por un lado, sobre los grandes favores que
Dios me ha hecho y contintia haciéndome incesantemente, y por otro
sobre el mal uso que hago de ellos y mi poco progreso en el camino de la
perfeccion.

Puesto que por su misericordia nos concede todavia un poco de tiempo,
comencemos con diligencia, hagamos reparacion por el tiempo perdido,



retornemos con una plena seguridad a aquel Padre de misericordias que
siempre estd dispuesto a recibirnos afectuosamente. Renunciemos,
renunciemos generosamente por amor a El a todo lo que no es El Mismo;
El merece infinitamente més. Pensemos en El perpetuamente. Pongamos
toda nuestra confianza en El: no dudo de que pronto encontraremos su
beneficios, al recibir la abundancia de su gracia, con la cual podemos
hacer todas las cosas, y sin la cual no podemos hacer nada excepto pecar.

No podemos escapar a los peligros que abundan en la vida sin la ayuda
presente y continua de Dios. Oremos a El continuamente por esto.
;C6émo podemos pedirle sin estar con El? ;Cémo podemos estar con Kl si
no pensamos en Kl frecuentemente? ;Y cémo podemos pensar
frecuentemente si no es por medio de haber formado el santo habito de
hacerlo? Me dirds que siempre estoy diciendo lo mismo: es verdad,
porque éste es el mejor y mds sencillo método que conozco; y como no
uso otro, se lo sugiero a todo el mundo. Debemos conocer antes de amar.
Para conocer a Dios, debemos pensar frecuentemente en El, y cuando
llegamos a amarle, debemos seguir pensando en El frecuentemente,
porque nuestro corazén estara con nuestro tesoro. Este es un argumento
que bien merece tu consideracion.

Décima Carta

Me ha sido bastante dificil obligarme a escribirle a M. -, y lo hago ahora
solamente porque ti y Madame lo quieren de mi. Por favor, escribe la
direccidén y enviale la carta. Estoy muy contento con la confianza que
tienes en Dios: Te deseo que El la aumente en ti mas y més. Jamds seria
demasiado lo que podriamos tener de tan buen y fiel Amigo que nunca
nos fallara en este mundo ni en el venidero.



Si M- saca provecho de la pérdida que ha tenido, y pone toda su
confianza en Dios, pronto El le dar4 otro amigo, mas poderoso y mas
inclinado a servirle. Dios dispone de los corazones como El quiere.
Quizas M.- estaba demasiado apegado al que ha perdido. Debemos amar
a nuestros amigos, pero sin afectar con ello el amor a Dios, que debe ser
el principal.

Por favor, recuerda lo que te he recomendado, que es pensar
frecuentemente en Dios, de dia, de noche, en tus trabajos, y atn en tus
diversiones. El siempre est4 cerca de ti y contigo; no lo dejes solo ;Piensas
que es descortés dejar solo a un amigo que vino a visitarte? ;Por qué,
entonces, Dios ha de ser descuidado? No lo olvides, piensa en El
frecuentemente, adérale continuamente, vive y muere con El ésta es la
gloriosa ocupacién de un cristiano; en una palabra, ésta es nuestra
profesién, si no lo sabemos debemos aprenderlo. Voy a esforzarme para
ayudarte con mis oraciones, tuyo en nuestro Sefior.

Undécima carta

No oro para que seas librado de tus dolores; sino que le rezo a Dios
fervientemente para que te dé fuerzas y paciencia para soportarlas
durante todo el tiempo que El quiera. Consuélate con Quien te mantiene
atado a la cruz: El te soltar4 cuando le parezca oportuno. Felices quienes
sufren con El: acostiimbrate a sufrir de esa manera, y busca de El la
fuerza para soportar tanto y durante tanto tiempo como Kl lo juzgue
necesario para ti. Los hombres del mundo no comprenden estas
verdades, y no debemos sorprendernos, debido a que sufren como lo que
son, y no como cristianos: ellos consideran a la enfermedad como un
dolor a la naturaleza, y no como un favor de Dios. Y viéndolo solamente
asi, no encuentran nada sino afliccién y angustia. Pero aquellos que
consideran que la enfermedad viene de la mano de Dios, como efecto de



su misericordia y como el medio que El emplea para su salvacién,
comunmente encuentran en ello gran dulzura y consolacién.

Quisiera que te convenzas de que Dios frecuentemente estd mads cerca
de nosotros (en cierto sentido) y mas efectivamente presente con
nosotros en la enfermedad que en la salud. No confies en ningtn otro
médico, porque segin yo entiendo, Dios se reserva tu cura para Si
Mismo. Pon toda tu confianza en El, y pronto verds sus efectos en tu
recuperacion, la que con frecuencia retardamos porque ponemos
mayor confianza en la medicina que en Dios. Sean los que fueren los
remedios que uses, sern eficaces solamente en la medida que El lo
permita. Cuando los dolores provienen de Dios, solamente El puede
curarlos. Con frecuencia envia enfermedades al cuerpo para curar las
enfermedades del alma. Consuélate con el Médico Soberano tanto del
alma como del cuerpo.

Puedo prever que me dirds que estoy muy tranquilo porque puedo comer
y beber en la mesa del Sefior. Tienes razén: pero piensa, ;No seria
doloroso para el criminal mas grande del mundo, comer a la mesa del
rey, y ser servido por él, recibir tales favores, sin estar seguro de su
perdén? Creo que sentiria una inquietud extremamente grande que nada
podria moderar, excepto la confianza en la bondad de su soberano. Asi
que puedo asegurarte que cualquiera que sea el placer que disfruta en la
mesa de mi Rey, mis pecados, siempre presentes ante mis ojos, asi como
la incertidumbre de mi perdén, me atormentan, aunque en verdad ese
tormento en si mismo es agradable.

Estate satisfecho con la condicién en la que Dios te pone: por muy feliz
que yo pudiera ser, te envidio. Los dolores y los sufrimientos serian un
paraiso para mi, mientras sufriera con mi Dios, y el mayor de los placeres
serfa un infierno si tuviera que gustarlo sin El; todo mi consuelo serfa
sufrir algo por amor a EL



En poco tiempo debo ir con Dios. Lo que me consuela en esta vida es
que ahora lo veo por fe, y lo veo de una manera tal que a veces puedo
decir: “Ya no creo, veo”. Siento lo que la fe nos ensefia, y en la seguridad y
la préactica de la fe, viviré y moriré con EL

Continua, entonces, siempre con Dios, que es el tinico sostén y consuelo
para tu afliccién. Voy a rogarle que esté contigo. Quedo a tu servicio.

Duodécima Carta

Si estuviéramos acostumbrados al ejercicio de la presencia de Dios, todas
las enfermedades fisicas se verian aliviadas. Dios frecuentemente permite
que suframos un poco para purificar nuestras almas y animarnos a
continuar con EL

Ten valor, ofrécele a El tus dolores incesantemente, ora pidiéndole
fortaleza para soportarlos. Sobre todo, adquiere el habito de pasar tiempo
frecuentemente con Dios, y olvidale lo menos que puedas. Adérale en tus
enfermedades, ofrécete a El de tanto en tanto; y en la cumbre de tus
sufrimientos, ruégale humilde y afectuosamente (como un hijo a su
Padre) para que puedas conformarte a su santa voluntad. Yo voy a
esforzarme por ayudarte con mis pobres oraciones. Dios tiene muchas
maneras de atraernos a Si Mismo. A veces se oculta de nosotros, pero
solo la fe, que no nos fallara en tiempo de necesidad, debe ser nuestro
sustento y el cimiento de nuestra confianza, y debe estar puesta toda en
Dios.

Yo no sé lo que Dios dispondra de mi. Siempre estoy feliz, todo el mundo
sufre, y yo, que merezco la disciplina mds severa, experimento gozos tan
continuos y tan grandes que a duras penas puedo contenerlos.



Quisiera pedirle voluntariamente a Dios una parte de tus sufrimientos,
pero conozco mi debilidad, que es tan grande que si El me dejara librado
a mi mismo por un momento, seria el hombre mas miserable. Y sin
embargo sé que no va a dejarme solo, porque la fe me da una conviccién
tan grande como mis sentidos podrian hacerlo, de que El nunca nos
abandona si es que nosotros no le abandonamos a El primero. Tengamos
temor de dejarle. Estemos siempre con El Vivamos y muramos en su
presencia. Ora por mi, como yo oro por ti.

Decimotercera Carta

Me duele verte sufrir durante tanto tiempo. Lo que me da cierto alivio y
dulzura en el sentimiento que tengo de tus dolores, es que son la prueba
del amor de Dios hacia ti: miralos en esa perspectiva, y los soportaras
mads facilmente. Ante tu caso, pienso que deberias dejar de lado los
remedios humanos, y entregarte por entero a la providencia de Dios;
quizas El espera solamente esa entrega y una perfecta confianza en El
para curarte. Dado que a pesar de todos tus cuidados médicos, la
medicina se ha demostrado inutil y tus males se han incrementado, no
serfa tentar a Dios abandonarte en sus manos, y esperar todo de EL.

Te dije en mi tiltima carta que a veces El permite enfermedades del
cuerpo para curar las enfermedades del alma. Ten dnimo: haz virtud de la
necesidad: Pidele a Dios no que te libere de tus dolores, sino que te dé
fuerzas para soportar resueltamente, por amor a El, todo lo que El quiera
y por el tiempo que quiera.

Esas oraciones, ciertamente, son algo dificiles para la naturaleza, pero
muy aceptables a Dios, y dulces para aquellos que lo aman. El amor
endulza los sufrimientos. Y cuando uno ama a Dios, sufre por amor a El



con gozo y coraje. Te ruego que lo hagas; consuélate con El, que es el
tinico Médico de todas nuestras enfermedades. El es el Padre de los
afligidos, y siempre dispuesto a ayudarnos. Nos ama infinitamente mas
de lo que imaginamos: Amale, entonces, y no busques ningtin consuelo
en otra parte. Espero que pronto lo recibas. Adiés. Te ayudaré con mis
oraciones, pobres como son, y siempre seré tuyo en nuestro Sefior.

Decimocuarta Carta

Doy gracias a nuestro Sefior por haberte aliviado un poco de acuerdo a tu
deseo. He estado con frecuencia cerca de expirar, aunque nunca me senti
tan satisfecho como entonces. Por consiguiente no oraba pidiendo alivio,
sino oraba por la fuerza para sufrir con valor, humildad y amor. jAh!
iCuan dulce es sufrir con Dios! No importa cudn grande puedan ser los
sufrimientos, acéptalos con amor. Es el paraiso sufrir y estar con El; y si
en esta vida vamos a gozar de la paz del paraiso, debemos
acostumbrarnos a mantener una conversacion familiar, humilde y
afectuosa con El. Debemos evitar que nuestro espiritu se aparte de El en
cualquier ocasién. Debemos hacer de nuestro corazén un templo
espiritual donde podamos adorarle sin cesar. Debemos vigilarnos
continuamente para que no hagamos, ni digamos, ni pensemos nada que
pueda desagradarle. Cuando nuestra mente estd asi ocupada con Dios,
los sufrimientos se llenaran de uncién y consolacién.

Sé que para llegar a este estado, el comienzo es muy dificil; porque
debemos actuar puramente por fe. Pero aunque es dificil, sabemos
también que podemos hacer todo con la gracia de Dios, que El nunca la
rehuisa a los que la piden ardientemente. Llama, persevera en llamar, y
doy fe de que El te abrir4 a su debido tiempo, y te conceder4 de una vez
todo lo ha retenido durante muchos afios.



Adiés. Ora a Dios por mi, y yo oro por ti. Espero ver a Dios pronto.

Decimoquinta Carta

Dios sabe mejor que nadie lo que necesitamos, y todo lo que hace es para
nuestro bien. Si supiéramos cudnto nos ama, siempre estarfamos listos
para recibir por igual y con indiferencia de su mano lo dulce y lo amargo,
nos complaceria todo lo que viene de El Las aflicciones més acuciantes
no parecen insoportables, salvo cuando las vemos con la luz equivocada.
Cuando las vemos en la mano de Dios, que es quien las dispensa, cuando
sabemos que es nuestro Padre amante quien nos humilla y nos aflige,
nuestros sufrimientos pierden su amargura, y llegan a ser hasta materia
de consuelo.

Que toda nuestra ocupacion sea conocer a Dios: mientras mas se le
conoce, mas se le desea conocer. Y como el conocimiento es
comunmente la medida del amor, mientras mas profundo y extenso sea
nuestro conocimiento, mayor sera nuestro amor: y si nuestro amor a
Dios fuera grande le amariamos igualmente en los dolores y en los
placeres.

No nos distraigamos buscando o amando a Dios por favores sensibles
(no importa cuén elevados) que nos ha hecho o pueda hacernos. Tales
favores, aunque nunca muy grandes, no pueden acercarnos a Dios como
la fe lo hace en un simple acto. Busquémoslo a Dios frecuentemente por
la fe, El est4 en nosotros. No le busquemos en otro lugar ;No somos
desconsiderados y dignos de reprensidn, si le dejamos solo, para
ocuparnos por insignificancias que no le agradan y quizas le ofenden?
Debemos temer que estas insignificancias algiin dia nos cuesten caro.



Comencemos a dedicarnos a El con gran fervor. Arrojemos todo lo que
hay de irrelevante en nuestro corazén. Sélo El debe poseerlo por
completo. Supliquemos este favor de El Si hacemos lo que podemos de
nuestra parte, pronto veremos el cambio que anhelamos. No puedo
agradecerle lo suficiente por el alivio que te ha concedido. Espero de su
misericordia el favor de poder verlo dentro de unos dias. Oremos
mutuamente. [ El Hermano Lorenzo cayé en cama dos dias después y

murié esa misma semana]

Traduccién de www.aciprensa.com



http://www.aciprensa.com

	 
	INTRODUCCIÓN  
	Primera Conversación  
	Segunda Conversación  
	Tercera Conversación  
	Cuarta Conversación  
	Primera Carta  
	 
	Tercera Carta  
	Cuarta Carta  
	Quinta Carta  
	Sexta Carta  
	Séptima Carta  
	Octava Carta  
	Novena Carta  
	Décima Carta  
	Undécima carta  
	Duodécima Carta  
	Decimotercera Carta  
	Decimocuarta Carta  
	Decimoquinta Carta  

