Una respuesta al “Foro I” del Camino Sinodal Catoélico Aleman

Una carta abierta a los obispos catolicos del mundo

«El que tenga consigo mi palabra, que hable mi palabra fielmente» (Jr 23, 28)

«Porque uno solo es vuestro Director: el Cristoy (Mt 23, 10)

A mis hermanos en el episcopado y muy especialmente a los obispos de Alemania, saludos
en Cristo Jesus.

I. La autoridad del Senor Jesucristo

El evangelio de san Mateo relata que, al concluir Jests el Sermdn de la Montaiia, «la gente
quedaba asombrada de su doctrina; porque les ensefiaba como quien tiene autoridad, y no
como sus escribas» (Mt 7, 28-29; cf. Mc 1, 22; Lc 4, 32). Los discipulos de Jesus llegarian a
reconocer que su inusitada autoridad (exousia) provenia de su identidad como «el Mesias, el
Hijo del Dios Vivo» (Mt 16, 16). El no hablaba por su cuenta sino como el Hijo tinico enviado
por el Padre Eterno (Jn 7, 16-18; 8, 28; 12, 49; 14, 10). Como Jests mismo dice: «Todo me
ha sido entregado por mi Padre, y nadie conoce bien al Hijo sino el Padre, ni al Padre le
conoce bien nadie sino el Hijo, y aquel a quien el Hijo se lo quiera revelar» (Mt 11, 27).

La autoridad filial de Jesus fue manifestada gloriosamente por su Resurreccion, tras la cual
confiri6 solemnemente una participacion en dicha autoridad a los Once, enviandolos a
proclamar su ensefanza: «Me ha sido dado todo poder en el cielo y en la tierra. Id, pues, y
haced discipulos a todas las gentes bautizandolas en el nombre del Padre y del Hijo y del
Espiritu Santo, y ensefidndoles a guardar todo lo que yo os he mandado. Y he aqui que yo
estoy con vosotros todos los dias hasta el fin del mundo» (Mt 28, 18-20).

En los dias previos a Pentecostés, mientras que los discipulos esperaban al Espiritu Santo,
Matias fue elegido para reemplazar a Judas en el colegio de los Doce (Hch 1, 8.21-26). Este
hecho subraya el significado de aquellos que el Sefor habia elegido para sentarse «sobre
tronos para juzgar a las doce tribus de Israel» (Lc 22, 30). Este hecho muestra, ademas, que
esa autoridad que los Apdstoles recibieron de Cristo podia ser transmitida.

También Pablo habla de su propia autoridad apostodlica en términos claros. El ha recibido
esta autoridad directamente de Dios (Ga 1, 1), como los representantes de los Doce reconocen
(Ga2,9),y ¢l elogia a los creyentes de Tesaldnica porque «al recibir la Palabra de Dios que
os predicamos, la acogisteis, no como palabra de hombre, sino cual es en verdad, como
Palabra de Dios» (1 Ts 2, 13). Como los Apostoles de Jerusalén, Pablo considera esta
autoridad como algo comunicable. Segin los Hechos de los Apostoles, al concluir el viaje
misionero de Pablo, ¢l y Bernabé «designaron presbiteros [presbyterous] en cada Iglesia»
(Hch 14, 23). Mas tarde, camino de Jerusalén, Pablo advierte a los ancianos de la Iglesia de
Efeso (tous presbyterous tés ekklésias, Heh 20, 17) contra la «tergiversacion de la verdady
para ganar adeptos (Hch 20, 30). Les recuerda que «la grey, en medio de la cual os ha puesto
el Espiritu Santo como vigilantes [episkopous]» y pastores, no es suya, sino «la Iglesia de
Dios, que El se adquirié con la sangre de su propio Hijo» (Hch 20, 28). Es evidente que son
portadores de una verdadera autoridad de la que tendran que rendir cuentas (Hch 20, 26-27).



Con todo, la autoridad de los Apostoles y de sus sucesores no es suya propia. Es una
participacion en la autoridad del Sefor Jesus, que es la Verdad (cf. Jn 14, 6). Todo sucesor
de los Apostoles debe resistir la tentacion de imitar a los profetas insensatos que, siguiendo
su propio espiritu, promovieron sus propias opiniones e ideas en tiempos de Ezequiel (cf. Ez
13, 3). Asimismo, todo sucesor de los Apdstoles debe rechazar la tentacion de imitar a los
profetas y sacerdotes del tiempo de Jeremias, que acomodaban su ensefianza a las
preferencias del pueblo (Jr 5, 30-31). Cristo Jests es «el Testigo fiel» (Ap 1, 5), y ser portador
de su autoridad es rendir fiel testimonio de la «fe que ha sido transmitida a los santos de una
vez para siempre» (Judas 3). Puesto que el discipulo no es mas que el Maestro (Mt 10, 24),
todo maestro de la fe catolica—sobre todo los obispos— debe ser capaz de decir con nuestro
Maestro: «Mi doctrina no es mia, sino del que me ha enviado» (Jn 7, 16).

Consciente de la responsabilidad sagrada que tengo de dar testimonio de Aquel que me envio,
escribo esta carta por amor a Cristo Jesus y a la Iglesia Universal que es la Esposa de Cristo.
Os escribo esta carta a vosotros, de la misma manera que obispos de generaciones anteriores
en la historia de la Iglesia escribieron a sus hermanos obispos con ocasion de discusiones
teoldgicas importantes. La mayoria de nosotros, fuera de Alemania, somos conscientes por
los medios de comunicacion del Camino Sinodal Catdlico Aleman y de la franqueza de
algunos obispos que piden cambios radicales en la ensefianza y en la préctica de la Iglesia.
Algunos quiza han visto también el “Texto Fundamental” emanado del “Foro I’ del Camino
Sinodal. Os ofrezco esta respuesta para vuestra oracion y reflexion, y para animar a otros
obispos a dar testimonio con valentia de la verdad del Evangelio y de Jesucristo, que es «el
camino, la verdad, y la vida» (Jn 14, 6).

II. “Foro I” del Camino Sinodal Catélico Aleman

El Camino Sinodal Catélico Aleman propone acometer cuatro “foros”, de manera que cada
uno considere un tema especifico de interés para la Iglesia en Alemania. El “Foro I” trata la
cuestion «el poder y la separacion de poderes en la Iglesiay» a través de un extenso y detallado
“Texto Fundamental” (Grundtext)'. Es de justicia reconocer que los miembros de la
Asamblea Sinodal han identificado varios temas de auténtica y apremiante preocupacion.

Primeramente, la Asamblea Sinodal expresa debidamente su afliccion por los escandalos de
los abusos sexuales por parte del clero, asi como por su encubrimiento por algunos miembros
de la jerarquia. El “Texto Fundamental” afirma correctamente que estos escandalos han
hecho entrar en una auténtica crisis la credibilidad de la Iglesia. Esto es, sin duda, una
preocupacion urgente que todos los pastores deben compartir. Los pastores del rebafio de
Cristo deben rendir cuentas por los crimenes legales, la vileza moral y la corrupcion espiritual
de estas atrocidades; asimismo, deben afrontar la pecaminosa autorreferencialidad que, tan a
menudo, ha conducido a ellos. Ante todo, nosotros, presbiteros y obispos, debemos
reconocer, confrontar y arrepentirnos de la escandalosa falta de amor a Cristo y a los fieles
en estas acciones. Son demasiados los presbiteros y los obispos que han hecho caso omiso
de la tajante advertencia de Cristo: «Pero al que escandalice a uno de estos pequefios que

! El Grundtext ha sido publicado online en
https://www.synodalerweg.de/fileadmin/Synodalerweg/Dokumente_ Reden Beitraege/Online-Konferenz-
210104-2-Synodalforum-I-Grundtext-1.pdf (consultado el 18 de Marzo de 2021). Las traducciones en esta
carta han sido adaptadas de la version inglesa.




creen en mi, mas le vale que le cuelguen al cuello una de esas piedras de molino que mueven
los asnos, y le hundan en lo profundo del mar» (Mt 18, 6). Son demasiados los que han
escuchado los susurros del diablo mas que la voz de Cristo Jesus.

Si bien las consecuencias financieras de los mencionados escandalos para la Iglesia han sido
graves, esto no debe ser la primera motivacion para reformarse. En la medida en que son
justas, estas consecuencias no deben ser lamentadas, sino recibidas de las manos del Dios
justo. En cambio, nuestra mayor preocupacion debe ser recuperar la confianza de aquellos
que Cristo ha encomendado a la Iglesia. Debemos comprometernos a ofrecer cuidado pastoral
a los heridos y, a menudo, devastados por las malas acciones del clero en la Iglesia, también
a ofrecer Misas en reparacion por los pecados del clero y del laicado, a hacer actos publicos
de contricion sincera y penitencia, y a una genuina transparencia. Si la Iglesia es reticente a
decir la verdad con prudencia y valentia sobre los asuntos que incomodan a sus propios
lideres, ;por qué el mundo deberia confiar en que la Iglesia diga la verdad sobre las cuestiones
que incomodan al mundo —esto es, haciendo resonar la invitacion del Sefior, «convertios y
creed en la Buena Nuevay (Mc 1, 15)? jComo pastores, debemos ser los primeros en
«arrepentirnos y en creer»!

La Asamblea Sinodal también identifica apropiadamente ciertas areas en las que la
implementacion del Concilio Vaticano II debe seguir avanzando. La articulacion del Concilio
sobre el papel de los fieles laicos en la Iglesia debe ser puesta en practica mas plenamente.
Asimismo, evitando el historicismo racionalista y el fideismo acritico, la Iglesia ha de
continuar profundizando su interpretacion tanto de la Escritura como de la Tradicion en
cuanto portadoras de las palabras de Dios en un lenguaje humano. Aun mas, debemos
continuar persiguiendo la concepcion del Concilio de un didlogo robusto y responsable con
los entornos seculares y pluralistas en los que los mismos miembros de la Iglesia se
encuentran. Este didlogo debe fundarse siempre en la caridad y en la verdad, porque solo
Cristo Jesus, que es la verdad, nos har libres (Jn 8, 31-32).

Algunas de las recomendaciones especificas de la Asamblea son mas proclives a ganarse
titulares que otras. La Asamblea sefiala de pasada que muchos de los que dejan la Iglesia
estan descontentos con la ensefianza cat6lica sobre las relaciones homosexuales y sobre el
matrimonio después del divorcio (Grundtext, pp. 7-8). Aunque algunos miembros de la
jerarquia alemana ya han saltado a los titulares pidiendo abiertamente cambios en la practica
(y, por tanto, implicitamente en la doctrina) —peticiones que la Santa Sede rechazd
explicitamente en la Responsum de la Congregacion para la doctrina de la fe de 22 de Febrero
de 2021, publicado el 15 de Marzo de 2021—; estos asuntos estan reservados principalmente
para el Foro II del Camino Sinodal.

Responder detalladamente al Camino Sinodal sobre estas cuestiones seria
inapropiado hasta que los resultados del Foro II se publiquen. Entretanto, yo afirmo mi
compromiso, especialmente durante este afio de Amoris laetitia, de acompanar tanto a
aquellos que han sufrido el trauma de la ruptura de las relaciones familiares (cf. Papa
Francisco, Amoris laetitia §243), como a aquellas «personas con tendencias homosexualesy,
para que «puedan contar con la ayuda necesaria para comprender y realizar plenamente la
voluntad de Dios en su vida» (Amoris laetitia §250). La Iglesia tiene la obligacion sagrada
de proclamar el amor de Dios por cada ser humano, un amor tan grande que envi6 a su Hijo
a salvar el mundo (cf. Jn 3, 16-17; Rm 5, 8). La verdad salvifica del Evangelio, tal y como la



Iglesia la preserva y ensefia en toda su integridad (cf. Dei Verbum §§7.9), es verdaderamente
de alcance universal.

El Texto Fundamental del Foro I pide reevaluar criticamente la determinacién de San Juan
Pablo II de que «la Iglesia no tiene derecho a ordenar mujeres para el sacerdocio», cuya
validez deberia ser probada por pretendidas «nuevas comprensiones» del pasado cuarto de
siglo que cuestionan la «coherencia de su argumentacion» (Grundtext, p. 35). La
consideracion mas detallada de esta cuestion esta programada para el Foro IV, pero sus
fundamentos eclesiologicos estan establecidos en el Grundtext del Foro 1.

No es posible ni deseable responder linea por linea a todo el documento, pero es preciso algo
mas que una reaccion superficial a los titulares. Dichos encabezados no son mas que sintomas
de problemas mas profundos del Texto Fundamental y de la postura teoldgica del Camino
Sinodal que el documento expresa. La Asamblea Sinodal, de hecho, propone revisar
radicalmente la misma estructura de la Iglesia y el entendimiento de su propia mision.

En cierta manera, las propuestas del Texto Fundamental se fundan en una vision parcial y
tendenciosa del origen y la naturaleza del ministerio ordenado que se opone a la comprension
definitiva de la Iglesia sobre su propia institucion por Cristo. De manera més profunda, el
Camino Sinodal, aunque se presenta como anclado en el Concilio Vaticano II, interpreta sus
documentos de manera selectiva y confusa para proponer visiones insostenibles acerca de la
naturaleza de la Iglesia (Lumen gentium), de su relacion con el mundo (Gaudium et spes), y
de su fundacion en la divina revelacion (Dei Verbum); visiones imposibles de conjugar con
una lectura integra del Concilio. El resultado es una comprension de la Iglesia en peligro de
abandonar al Unico que tiene «palabras de vida eterna» (Jn 6, 68).

I11. El sacramento del Orden y la estructura de la Iglesia

Para justificar el deseo del Camino Sinodal de democratizar el gobierno de la Iglesia y
albergar la posibilidad de admitir mujeres al sacerdocio, la distincion esencial entre el
sacerdocio de los bautizados y el sacerdocio ministerial —claramente afirmada en Lumen
gentium §10— es simplemente cuestionada. El Texto Fundamental afirma:

El sacerdocio ministerial especial (ordo) es necesario para el bien del sacerdocio
comun de todos porque expresa que la Iglesia no puede proclamar la Palabra de Dios
y celebrar los sacramentos por su propio poder, sino que Cristo Jesus, en el poder del
Espiritu Santo, hace de la Iglesia el instrumento de la voluntad salvifica universal de
Dios (Grundtext, p. 23).

Esta declaracion bien acogida, recuerda el comentario de San Juan Pablo II sobre como la
capacidad exclusiva de los sacerdotes para celebrar la eucaristia clarifica el caracter de la
eucaristia como «un don que supera radicalmente el poder de la asamblea» (Ecclesia de
Eucharistia §29; énfasis en el texto original).

Sin embargo, el Texto Fundamental no acierta a unir claramente este «sacerdocio ministerial
especial» con el sacramento del Orden, querido e instituido por Jesucristo mismo. Este yerro
parece claramente intencional. En un pasaje revelador, el Texto Fundamental expone los
origenes del ministerio ordenado de la siguiente manera:

El oficio eclesiastico de gobierno se desarrolla en el Nuevo Testamento de manera que,
sobre el fundamento de los apostoles y profetas (Ef 2, 20-21), los “evangelistas”, los



“pastores” y los “maestros” (Ef 4, 11) sirven para el crecimiento del Cuerpo de Cristo.
En las cartas pastorales, cristaliza el nombre de “obispo” (episkopos, 1 Tm 3, 1-7), que
trabaja con los diaconos (1 Tm 3, 8-13) y que esta asociado con los presbiteros (Tt 1,
5-9), aunque como resultado de una grave oposicion contra las mujeres. Sobre estos
comienzos se desarroll6 el concepto, que es claro en Ignacio de Antioquia, de que un
obispo preside una Iglesia local, aunque por un largo tiempo otras formas de gobierno,
v. gr. una orden de presbiteros, influencié los comienzos formativos de la Iglesia. En
estos procesos de institucionalizacion, el acercamiento descrito por Pablo permanece
formativo: a saber, que es el unico Espiritu de Dios quien derrama muchos dones,
algunos de los cuales se convierten en oficios permanentes de gobierno, sin ser
diferenciables en un “mas” o “menos” en la gracia. (Grundtext, pp. 19-20)

El acercamiento adoptado aqui parece calculado para menoscabar el caracter
definitivo y permanente del sacramento del Orden. «Los procesos de institucionalizaciony
son explicitamente distinguidos de la accion del Espiritu derramando sus dones. Estos
«procesos» y la estructura jerarquica que producen estan, uno debe deducir, tan
condicionados histéricamente como para tenerlos por meramente provisionales. Podrian
haber sido, o incluso deberian haber sido, drasticamente diferentes. De hecho, el Texto
Fundamental insinta que, desde el principio (dentro del canon mismo de las Escrituras),
fueron contaminados, cuando no deslegitimados, por una sigilosa misoginia (« [...] aunque
como resultado de una grave oposicion a las mujeresy).

Cualquier estudioso del Nuevo Testamento o de los primeros siglos de la historia del
cristianismo sabe que los datos relevantes para los «procesos de institucionalizaciéon» son
complejos. No obstante, precisamente esta complejidad hace de facto que la universalidad
del oficio episcopal sea todavia mas sorprendente. El distinguido historiador Robert Louis
Wilken escribe sobre el primer milenio del cristianismo:

En cualquier parte donde el cristianismo era aceptado, surgia una estructura que, a
través de la persona del obispo, proveia de continuidad con el pasado cristiano y unidad
espiritual con los cristianos de otras partes del mundo. Ignacio [de Antioquia] fue
profético en los comienzos del siglo segundo cuando escribié que donde esta el obispo
esta la Iglesia [cf. Carta a los de Esmirna 8.1-2]. No hay evidencia de comunidades
cristianas duraderas sin el oficio del obispo. Incluso en tierras lejanas, cuando un rey
aceptaba la fe, una de las primeras acciones era enviar obispos de regiones mas
asentadas?.

En efecto, los datos iniciales relativos al episcopado son complicados, pero también lo son
los datos sobre un cierto numero de cuestiones teologicas que fueron resueltas solo después
de un prolongado desarrollo y debate, incluyendo temas tan centrales como el canon de las
Escrituras, la doctrina de la Trinidad y la doctrina de la Encarnacion. Como clarifican las
controversias trinitarias y cristologicas de la antigiiedad tardia, estas no son, en manera
alguna, cuestiones simples. De hecho, basados solo en criterios racionales, estudiosos
inteligentes y bien formados de las fuentes historicas podrian llegar a diferentes conclusiones
razonables sobre la fuerza de los argumentos patristicos exegéticos y teologicos para las

2 Robert Louis Wilken, The First Thousand Years: A Global History of Christianity (New Haven, CT: Yale
University Press, 2012), 356-57; énfasis afiadido.



decisiones conciliares. Con todo, la Iglesia siempre ha confiado con gratitud en que,
habiéndole sido confiados los preciosos misterios de la salvacion, esta puede contar con la
guia del Espiritu Santo, que el Sefior Jesus prometio y que, por gracia, «os lo ensefiard todo
y os recordara todo lo que yo os he dicho» (Jn 14, 26).

Esta confianza también se extiende al convencimiento repetido consistentemente por
la Iglesia de que los obispos son los sucesores de los Apdstoles, conviccion vigorosamente
reafirmada por el Concilio Vaticano II (ver especialmente Lumen gentium, cap. 3; Dei
Verbum, cap. 2). Lumen gentium dificilmente podria haber sido mas contundente reafirmando
la doctrina de la sucesion episcopal directa de los Apostoles y de la institucion divina de la
misma:

Y asi como permanece el oficio que Dios concedid personalmente a Pedro; principe de
los Apostoles, para que fuera transmitido a sus sucesores [los obispos de Roma], asi
también perdura el oficio de los Apostoles de apacentar la Iglesia, que debe ejercer de
forma permanente el orden sagrado de los Obispos. Por ello, este sagrado Sinodo
ensefa que los Obispos han sucedido, por institucion divina, a los Apdstoles como
pastores de la Iglesia, de modo que quien los escucha, escucha a Cristo, y quien los
desprecia, desprecia a Cristo y a quien le envi6 (cf. Lc 10, 16) (Lumen gentium §20;
énfasis afadido).

En contraste sorprendente con Lumen gentium, la doctrina de la sucesion episcopal directa
de los Apodstoles es completamente omitida en el Texto Fundamental. Ademas del
reconocimiento, de pasada, sobre el ejercicio que el Papa hace del «ministerio petrino»
(Grundtext, p. 40) y una mencion a la ensefianza de Jesus sobre la verdadera grandeza a sus
discipulos (Grundtext, p. 26), se busca en vano cualquier referencia a los Doce en el Texto
Fundamental. (De hecho, el documento despliega una asombrosa pobreza de referencias a
los Evangelios, que son de acuerdo con Dei Verbum §18 «el testimonio principal de la vida
y doctrina del Verbo Encarnado, nuestro Salvadory).

En realidad, el Texto Fundamental parece evitar la discusion sobre la «ensefianza del Verbo
Encarnado» hablando tnicamente de «ensefianza de la Iglesia». La idea de que la Iglesia ha
recibido del mismo Jesus ensenianzas especificas que ha de preservar —lo que el Vaticano I1
denomina como “depésito de la fe”” (Dei Verbum §10) o “depdsito de la revelacion” (Lumen
gentium §25)— no se encuentra por ningun sitio.

No obstante el reconocimiento de la necesidad de una hermenéutica intelectualmente
responsable, el Concilio Vaticano II es insistente en su convencimiento sobre la veracidad
historica de los relatos evangélicos acerca de la ensefianza de Jesus:

La Santa Madre Iglesia firme y constantemente ha creido y cree que los cuatro referidos
Evangelios, cuya historicidad afirma sin vacilar, comunican fielmente lo que Jesus
Hijo de Dios, viviendo entre los hombres, hizo y ensefi6 realmente para la salvacion de
ellos, hasta el dia que fue levantado al cielo (Hch 1, 1). Los Apostoles, ciertamente,
después de la ascension del Sefior, predicaron a sus oyentes lo que El habia dicho y
obrado, con aquella crecida inteligencia de que ellos gozaban (Jn 2, 22; 12, 16; cf. 14,
26; 16, 12-13; 7, 39), amaestrados por los acontecimientos gloriosos de Cristo y por la
luz del Espiritu de verdad (Dei Verbum §19; énfasis anadido).



Esta confianza en los relatos evangélicos de la ensefianza de Cristo sirve de base para el
acercamiento del Concilio Vaticano II a la explicacion del ministerio ordenado en la Iglesia.

La ausencia de referencias a la relacion de Jesus con los Doce en el Texto Fundamental esta
en contraste drastico con el contenido de los documentos del Concilio Vaticano II. Por
ejemplo, en Lumen gentium, la direccion de la Iglesia por los obispos esta enraizada en la
actividad de Jesus en los Evangelios:

Esta es la unica Iglesia de Cristo [...] que nuestro Salvador, después de su resurreccion,
encomendd a Pedro para que la apacentara (cf. Jn 21, 17), confiandole a ¢l y a los
demas Apostoles su difusion y gobierno (cf. Mt 28, 18ss), y la erigio perpetuamente
como columna y fundamento de la verdad (cf.1 Tm 3, 15). Esta Iglesia, establecida y
organizada en este mundo como una sociedad, subsiste en la Iglesia catolica, gobernada
por el sucesor de Pedro y por los Obispos en comunion con €l [...] (Lumen gentium

§8).

Haciéndose eco de la doctrina conciliar, el Catecismo de la Iglesia Catolica afirma,
asimismo, el papel central de los Doce en la fundacién de la estructura basica de la Iglesia
llevada a cabo por Jesus:

El Sefior Jesus dotd a su comunidad de una estructura que permanecera hasta la plena
consumacion del Reino. Ante todo estd la eleccion de los Doce con Pedro como su
Cabeza (cf. Mc 3, 14-15); puesto que representan a las doce tribus de Israel (cf. Mt 19,
28; Lc 22, 30), ellos son los cimientos de la nueva Jerusalén (§765).

De una manera similar, El Papa Francisco ha explicado:

Profesar que la Iglesia es apostolica significa subrayar e/ vinculo constitutivo que ella
tiene con los Apostoles, con aquel pequerio grupo de doce hombres que Jesus un dia
llamo a si, les llamo por su nombre, para que permanecieran con El y para enviarles a
predicar (cf. Mc 3, 13-19) (Audiencia General, 16 de Octubre de 2013; énfasis
anadido).

En la misma homilia, el Santo Padre fundamenta la autoridad episcopal en la conexion de los
obispos con los Doce: «Cuando pensemos en los sucesores de los Apostoles, los Obispos,
incluido el Papa, porque también él es Obispo, debemos preguntarnos si este sucesor de los
Apdstoles en primer lugar reza y después si anuncia el Evangelio» (/bid.; énfasis afiadido).

Recientemente, en 2016, la Congregacion para la doctrina de la fe, con la aprobacion del
Santo Padre, publico la carta luvenescit Ecclesia, que clarifica la relacion entre los dones
jerarquicos y los dones carismaticos. Apoyandose especialmente en la ensefianza de Lumen
gentium, la carta afirma:

En orden a la santificacion de cada miembro del Pueblo de Dios y a la mision de la
Iglesia en el mundo, entre diferentes dones, «resalta la gracia de los Apostoles, a cuya
autoridad el mismo Espiritu subordina incluso los carismaticosy[Lumen gentium §7].
Jesucristo mismo ha querido que hubieran dones jerarquicos para garantizar la
contemporaneidad de su inica mediacion salvifica: «los Apostoles fueron enriquecidos
por Cristo con una efusion especial del Espiritu Santo, que descendi6 sobre ellos (cf.
Hch 1, 8; 2,4; Jn 20, 22-23), y ellos, a su vez, por la imposiciéon de las manos,



transmitieron a sus colaboradores este don espiritual (cf. 1 Tm 4, 14; 2 Tm 1, 6-
T)»[Lumen gentium §21]. Por lo tanto, la dispensacion de los dones jerarquicos se
remonta a la plenitud del sacramento del Orden, dada por la Ordenacion episcopal
(luvenescit Ecclesia §14).

Aqui vemos un modelo para una interpretacion profundamente catolica de la «cristalizacion»
del oficio del obispo en la cartas pastorales. No se trata de una configuracion institucional
meramente provisional de un carisma previo del Espiritu; sino que, en su estructura
sacramental esencial, es una articulacion de como los munera de ensefiar, santificar y
gobernar conferidos a los Apdstoles por el mismo Jestis han de ser comunicados. De esta
manera, luvenescit Ecclesia nos recuerda que, en Lumen gentium, el Concilio Vaticano 11
fundamenta la constitucion jerarquica de la Iglesia directamente en la intencidn manifiesta
de Cristo Jests y del Espiritu Santo mismos. Por tanto, estd fuera de la competencia de la
Iglesia, en Alemania o en cualquier lugar, alterar fundamentalmente eso.

Con gran tristeza, tenemos que reconocer que el poder clerical puede ser y ha sido
abusado en ciertas ocasiones con consecuencias devastadoras (ver Grundtext, pp. 25-27). El
origen divino de este poder hace aun mayor el horror de su abuso. Pero una auténtica reforma
catolica siempre debe buscar inspiracion, sobre todo, en el Salvador del mundo, que instituy6
la estructura jerarquica de la Iglesia con sabiduria y amor. Debemos crecer en humildad,
reconociendo que todo lo bueno que tenemos procede de Dios (ver St 1, 17). Nuestros
corazones y nuestras mentes deben ser formadas por Cristo Jesus, porque separados de El
nada podemos hacer (Jn 15, 5).

Es, por tanto, desafortunado que el Texto Fundamental dé por hecho que la mejor o la tinica
reforma posible del ejercicio del poder es diluirlo en un sistema de controles y contrapesos
(system of checks and balances). Merece la pena iluminar los presupuestos de ese sistema.
El clero y los laicos, ;son miembros del tnico Cuerpo de Cristo que busca el mismo bien
comun de la salvacion eterna o son grupos con intereses separados que deben perseguir sus
propias agendas compitiendo entre si?;Es el poder siempre una cuestion de buscarse a uno
mismo o puede ser purificado por la gracia de Dios en Cristo? Mas que formular una clara
llamada a la santidad, como propone el Concilio Vaticano II (Lumen gentium 5) y como
reafirma el Papa Francisco en su Exhortacion Apostolica Gaudete et exsultate, el documento
apela a modelos mundanos no formados por Cristo ni guiados por el Espiritu Santo.

El Texto Fundamental se refiere brevemente (Grundtext, p. 26) a la ensenanza explicita de
Jestis a los Doce sobre como ellos estan llamados a ejercer la autoridad que El les confiere
como lideres de su Iglesia (Mt 20, 24-28; Mc 10, 41-45; Lc 22, 24-27). Los discipulos estan
llamados a atar y desatar con autoridad divina (Mt 18, 18), y a sentarse «sobre tronos para
juzgar a las doce tribus de Israel» (Lc 22, 30). Pero su autoridad es para servir y a tal efecto
deberia ser ejercida —este punto es enfatizado por el Vaticano Il y repetido en el magisterio
pontificio posterior (v. gr. San Juan Pablo II, Pastores dabo vobis, §§21-23). Jesiis mismo es
el modelo: «Vosotros me llamais “el Maestro” y “el Sefior”, y decis bien, porque lo soy. Pues
si yo, el Sefior y el Maestro, os he lavado los pies, vosotros también debéis lavaros los pies
unos a otros. Porque os he dado ejemplo, para que también vosotros hagais como yo he hecho
con vosotros» (Jn 13, 13-15).

El ejemplo de Jests culmina en la crucifixion, en la que da «su vida como rescate por
muchos» (Mc 10, 45). La cruz es, entonces, el criterio del poder y la autoridad cristiana. Los



ejemplos abundan en la Iglesia primitiva. Uno piensa en San Pedro, cuya exhortacion a sus
queridos “ancianos” en su primera carta (cap. 5) esta basada en su insistencia sobre compartir
los sufrimientos de Cristo (ver 1 P 2, 21; 4, 1-2.12-16). Cuando San Pablo reflexiona sobre
su apostolado, lo hace precisamente como quien lleva en su cuerpo siempre el morir de Jesus
(ver 2 Co 4, 10). Poco después del tiempo del Nuevo Testamento, San Ignacio de Antioquia
demostrard la estrecha relacion entre el episcopado y la union con Cristo a través del martirio.

Nada de esto significa que los fieles laicos no puedan o no deban ayudar al clero en el
gobierno de la Iglesia. Pero la reforma en la Iglesia nunca puede ser llevada a cabo
simplemente compartiendo un poder que permanece —asi pareciera— orientado al propio
interés e insuficientemente fundamentado en el don de Jesus y su expresa voluntad. La
Asamblea Sinodal niega correctamente que los dones jerarquicos deban ser distinguidos en
términos de mero rango (marcados como “mas” o “menos” en la gracia). Aun asi, sigue
siendo verdad, como ensefia el Concilio Vaticano Il y como el magisterio pontificio ha
reafirmado, que existe una configuracion jerarquica entre los dones, precisamente por el bien
del todo. El Papa Francisco apremia diciendo que «el papado y las estructuras centrales de la
Iglesia universal necesitan escuchar el llamado a una conversion pastoraly (Evangelii
gaudium §32). El «mas grande» debe ser el servidor de todos. El hecho de que no todos los
sucesores de Pedro hayan sido ejemplares como servus servorum Dei no invalida este titulo,
que bellamente capta la verdad del oficio papal y, de hecho, de todo el ministerio ordenado.
El poder cristiano debe ser crucificado, una y otra vez, a través del arrepentimiento y el
humilde servicio a los fieles. Debe ser conformado con el don de si por amor de Cristo, en el
cual nosotros buscamos «cada cual no su propio interés sino el de los deméas» (Flp 2, 4),
aspirando juntos a una sola meta: «el premio a que Dios me llama desde lo alto en Cristo
Jesus» (Flp 3, 14). En la purificacion de las estructuras de autoridad eclesiales, no hay
alternativa a la penitencia y a la busqueda sincera de la santidad.

IV. La Iglesia como sociedad y sacramento

«[L]a santidad, sin la cual nadie vera al Senor» (Hb 12, 14) es la estrella polar de la
peregrinacion del pueblo de Dios sobre la tierra. Sobre esa peregrinacion, la Escritura nos
dice que el poder divino del Sefior «nos ha concedido cuanto se refiere a la vida y a la piedad»
(2P 1, 3). Lalglesia peregrina puede caminar con seguridad hacia su patria celestial en virtud
de su gratuita provision. El Texto Fundamental interpreta que la comprension del Concilio
Vaticano II de la Iglesia en la tierra como ecclesia peregrinans (Iglesia peregrina) es un
rechazo de la descripcion tradicional de la Iglesia como societas perfecta sobre la base de
que esta ultima es «una imagen estatica, autbnoma y autosuficiente» que es «incompatible
con el reconocimiento de que la Iglesia es una Iglesia que aprende» (Grundtext, p. 13). Sin
embargo, esto es confundir el significado de societas perfecta. Una «sociedad completa»
(societas perfecta), en la comprension tradicional, es una sociedad que posee todos los
medios necesarios para alcanzar su fin propio. La meta de la Iglesia peregrina es la vida
eterna, y el Nuevo Testamento nos asegura que Cristo ha equipado completamente a los
santos para alcanzarla (cf. Ef 4, 12). A pesar de que sea facil evitar algunos aspectos del
posible malentendido de la terminologia societas perfecta, deberia reconocerse que el
Concilio Vaticano II reafirma claramente lo esencial de la expresion: Cristo Jesus «adquiri6
[a su Iglesia] con su sangre, la llen6 de su Espiritu y la doto de los medios apropiados de
union visible y social (Lumen gentium §9; énfasis afiadido). Estos «medios» son integrales:
«La Iglesia Catolica pose[e] toda la verdad revelada por Dios, y todos los medios de la



graciay (Unitatis redintegratio §4; énfasis afiadido). Ciertamente, los cristianos, incluyendo
los pastores de la Iglesia, a menudo, «no la viven consecuentemente con todo el fervor»
(Ibid.) que debieran, algunas veces gravemente. Con todo, los fallos de los miembros de la
Iglesia no pueden autorizar la suposicion de que los dones de la Cabeza de la Iglesia son
deficientes. Por el contrario, nuestros fallos, que dolorosamente nos recuerdan que la Iglesia
es «al mismo tiempo santa y necesitada de purificacion» (Lumen gentium §8), deberian
conducirnos al arrepentimiento y a un retorno mas profundo a la «verdad divinamente
revelada» y a los «medios de la gracia», que el Espiritu de Cristo ha preservado en la Iglesia
para que pueda ser «en Cristo como un sacramento, o sea signo e instrumento de la unién
intima con Dios y de la unidad de todo el género humano» (Lumen gentium §1).

El Texto Fundamental pretende considerar a la Iglesia como un «sacramento»
(Grundtext, pp. 16—18). Sin embargo, interpreta el cardcter quasi-sacramental de la Iglesia
como «signo e instrumento» en términos claramente antropocéntricos. «Un signo (signum)
debe ser entendido y, para tal fin, debe ser hablado en el lenguaje de sus recipientes. Si no es
entendido, no es un signo significativo, sino tan solo letra muerta» (Grundtext, p. 17).
Obviamente, todos los miembros de la Iglesia, incluidos sus pastores, deben tratar de
comunicar el mensaje salvifico de Cristo de manera que comience por un terreno comun y
que sea, por tanto, inteligible. Pero esto solo es el comienzo. En ultima instancia, todos somos
confrontados con la alteridad del Dios transcendente, cuyos pensamientos no son nuestros
pensamientos y cuyos caminos no son nuestros caminos (cf. Is 55, 8). Se trata del Dios que
nos ha hablado y nos ha invitado, a través de la renovacion de nuestras mentes (cf. Rm 12,
2), a ejercitarnos bien in dominico eloquio —en la manera de hablar del Sefior (cf. San
Agustin, Confesiones, 9.5.13).

De manera similar, el Texto Fundamental sostiene que «aquello que ha de ser util como
herramienta (instrumentum) debe ser facil de captar y eficiente, disefiado para su efectividad
y capaz de ser usado sin causar daio» (Grundtext, p. 17). Sin embargo, esta es una mala
interpretacion del modo tradicional de hablar de la instrumentalidad sacramental. Los
Sacramentos no son —y mucho menos la Iglesia— nuestros “instrumentos”. Son
instrumentos de Dios, porque solo El es la causa eficiente principal de todas las gracias
mediadas por la Iglesia y los Sacramentos. La Iglesia de Cristo es utilizada por El «como
instrumento de la redencidon universaly (Lumen gentium §9). Como Lumen gentium §1
ensefa, y el Texto Fundamental reconoce (Grundtext, p. 16), la «redencion» que la Iglesia
significa y media, en tanto que signo e instrumento de Dios, consiste en una «muy intima
union con Dios y la unidad de toda la raza humana». La Historia contiene sombrios
testimonios de las dificultades de realizar la unidad humana en un mundo herido por el
pecado original (ver Gaudium et spes §§77-78). La paz y la armonia de unos con otros para
la que fuimos creados estan ahora disponibles solo, como Lumen gentium §1 insiste, «en
Cristo», es decir, a través del Misterio Pascual del Hijo de Dios. La unidad humana se
encuentra en la «intima comunion con Diosy», un puro don de la gracia que excede los limites
naturales de la humanidad. Como el Papa Francisco nos ha recordado, « [1]a Iglesia nace del
deseo de Dios de llamar a todos los hombres a la comunion con El, a su amistad, es mas, a
participar como sus hijos en su propia vida divina» (Audiencia General, 29 de Mayo de
2013; énfasis afiadido). Toda persona bautizada se convierte en una «nueva creacion» llena
del Espiritu Santo, que grita, “Abba, Padre” (2 Co 5, 17; Ga 4, 6). El caracter sacramental de
la Iglesia como signum et instrumentum, por tanto, sobrepasa las categorias meramente
socioldgicas.

10



V. La Iglesia y el mundo

En la Sagrada Escritura, el término «mundo» posee mas de un significado, algunas veces
incluso dentro del mismo libro de la Biblia. En el evangelio de San Juan, «el mundo» puede
referirse a la creacion como tal (Jn 1, 10), que permanece como objeto del incomparable amor
de Dios y como recipiente de la vida divina a través de Cristo (v. gr. Jn 3, 16-17; 6, 33.51);
pero también puede referirse a la humanidad precisamente en su condicion caida, que se ha
apartado de Dios por el pecado (v. gr. In 7, 7; 14, 17; 15, 19). Ambos significados de
«mundo» son reconocidos en Gaudium et spes, la Constitucion Pastoral sobre la Iglesia en el
mundo moderno del Concilio Vaticano II. Las més de las veces, Gaudium et spes usa
«mundo» para referirse simplemente a «la entera familia humana con el conjunto universal
de las realidades entre las que ésta vive; el mundo, teatro de la historia humana, con sus
afanes, fracasos y victorias; el mundo, que los cristianos creen fundado y conservado por el
amor del Creador» (§2). No obstante, el Concilio reconoce inmediatamente que este mismo
mundo ha sido «esclavizado bajo la servidumbre del pecado, pero liberado por Cristo,
crucificado y resucitado, roto el poder del demonio, para que el mundo se transforme segun
el propdosito divino y llegue a su consumaciony» (Ibid.; énfasis afiadido). Més tarde, leemos
que el Concilio «no puede dejar de hacer oir la voz del Apdstol cuando dice: “No querais
vivir conforme a este mundo” (Rm 12, 2); es decir, conforme a aquel espiritu de vanidad y
de malicia que transforma en instrumento de pecado la actividad humana, ordenada al
servicio de Dios y de los hombres» (Gaudium et spes §37). Es en este sentido, también, que
la Epistola de Santiago usa el término: «;no sabéis que la amistad con el mundo es enemistad
con Dios?» (St 4, 4).

La tension entre estos dos sentidos de «mundo» estd operativa a todos los niveles de la
existencia humana. Gaudium et spes senala que, como resultado del pecado, «[t]oda la vida
humana, la individual y la colectiva, se presenta como lucha, y por cierto dramatica, entre el
bien y el mal, entre la luz y las tinieblas» (§13). Como resultado, la Iglesia debe permanecer
consciente de que su mensaje de arrepentimiento y salvacion no sera apreciado por todos.
Debemos estar preparados para ser incomprendidos, para ser objeto de burla, para ser
vilipendiados. Nuestro Sefior nos advierte: «jAy cuando todos los hombres hablen bien de
vosotros!, pues de ese modo trataban sus padres a los falsos profetas» (Lc 6, 26). En esto
seguimos los pasos de Nuestro Sefor: «No esta el discipulo por encima del maestro, ni el
siervo por encima de su amo. Ya le basta al discipulo ser como su maestro, y al siervo como
su amo. Si al duefo de la casa le han llamado Beelzebul, jcudnto mas a sus domésticos!» (Mt
10, 24-25; cf. Jn 15, 18).

Al mismo tiempo, la Iglesia debe obedecer a su Rey que nos ensefia a amar a nuestros
enemigos y a rezar por aquellos que nos persiguen (Mt 5, 44). La lucha de la «Iglesia
militante» es una batalla por cada ser humano por quien el Salvador ha derramado su sangre.
Es la batalla por recibir y por entregar el amor que Dios ha revelado en Cristo: «Queridos, si
Dios nos amo6 de esta manera, también nosotros debemos amarnos unos a otros» (1 Jn 4, 11).
En caridad, la Iglesia «lucha», no contra oponentes humanos, sino contra las mentiras del
maligno, contra el pecado para el que €l nos tienta, y contra las divisiones que €l siembra (cf.
2Co 10, 3-5; Ef 6, 10-17; 1 P 2, 11).

A través de los siglos, encontramos una rica tradicion de didlogo con el mundo y de
inculturacion eclesial. Dicha tradicion esta vigorosamente articulada y desarrollada en el
Vaticano II y en el magisterio pontificio reciente. Nos anima a preservar este entendimiento

11



dinamico del «mundo» y de la relacion de la Iglesia con ¢l. Hemos de estar atentos a los
«signos de los tiempos» y escuchar de manera comprensiva las muchas voces que nos hablan
desde fuera de la comunion de la Iglesia. Al mismo tiempo, debemos permanecer confiados
en nuestra conviccion de que Cristo crucificado y resucitado es la unica fuente de salvacion.
El es «la clave, el centro y el fin de toda la historia humana» (Gaudium et spes §10). La
Iglesia debe aceptar humildemente y responder penitentemente a los criticismos del mundo
cuando no vive de acuerdo con su propia ensefianza, como en el caso del escandalo de los
abusos sexuales. Con todo, también debe estar preparada para soportar el odio del mundo por
su fidelidad a la Palabra de Dios. No debe conformarse al mundo sino servir como levadura
en ¢l (Gaudium et spes §40). Estamos en el mundo pero no somos del mundo. Somos
enviados al mundo consagrados en la verdad por Jesus (Jn 15, 18-19; 17, 15-19).

(Se encuentra este tenso dinamismo en el Texto Fundamental de la Asamblea
Sinodal? Una lectura atenta del Texto Fundamental en su totalidad hace dificil evitar la
conclusion de que la Asamblea Sinodal espera lograr una Iglesia que, lejos de estar preparada
para sufrir el odio del mundo por su fidelidad a Cristo, esté preeminentemente condicionada
por el mundo y sea aceptada comodamente como una institucion respetable entre otras. La
Iglesia, en la vision de la Asamblea, parece estar igualmente comprometida con ambas, «las
demandas del Evangelio y los estdndares de una sociedad abierta y pluralista en un estado
constitucional democratico» (Grundtext, p. 2). Por un lado, «las demandas del Evangelio»
nunca son especificadas con precision alguna. Por otro, el Texto Fundamental reclama que
la Iglesia y su mensaje sea medido por los «estandares» del saeculum, el mundo moderno,
cuya «iluminada y pluralista sociedad» (Grundtext, p. 9) el documento abraza con puro
entusiasmo.

Es cierto que el Texto dice que «la inculturacion no es un camino de una sola direcciony, que
«la Iglesia siempre tiene una mision critica-profética para con sus compafieros sociales», que
«los signos de los tiempos han de ser interpretados a la luz del Evangelio», y que «la
aceptacion acritica de los estdndares contemporaneos seria tan unilateral como su rechazo
sistematico» (Grundtext, pp. 2-3, 11). Aun asi, pese a estas admisiones, e/ Texto
Fundamental no muestra virtualmente apreciacion alguna sobre como las exigencias
especificas del Evangelio, en tanto que proclamado por la Iglesia en fe y caridad, puede y
de hecho apunta a la aguda oposicion que el Nuevo Testamento pone consistentemente entre
el espiritu del mundo y la fidelidad a Cristo Jesus. Mas aun, el texto ignora el costo del
discipulado tal y como Cristo lo expone en el Evangelio.

VI. La Iglesia y 1a Palabra de Dios

Cuando Jests reza a su Padre por los Apostoles, El conecta el rechazo que ellos encontraran
con el mensaje que El les ha encomendado: «Yo les he dado tu palabra, y el mundo los ha
odiado, porque no son del mundo, como yo no soy del mundo» (Jn 17, 14). Para que los
seguidores de Cristo pudieran tener firme confianza en la «palabra» que el Padre les ha
encomendado a través de Cristo, el Espiritu Santo la ha preservado fielmente en la Iglesia.
«Dispuso Dios benignamente que todo lo que habia revelado para la salvacion de los hombres
permaneciera integro para siempre 'y se fuera transmitiendo a todas las generaciones» (Dei
Verbum §7; énfasis afiadido). Ese depdsito es entregado en la Sagrada Tradicion y la Sagrada
Escritura, que «constituyen un solo deposito sagrado de la palabra de Dios, confiado a la
Iglesia» (Dei Verbum §10). Ese depodsito es interpretado fiel y definitivamente por el

12



Magisterio: «el oficio de interpretar auténticamente la palabra de Dios escrita o transmitida
ha sido confiado unicamente al Magisterio vivo de la Iglesia, cuya autoridad se ejerce en el
nombre de Jesucristo» (/bid.).

La Asamblea Sinodal, por el contrario, reinterpreta el papel del Magisterio de la Iglesia como
una moderacion de didlogo (Grundtext, pp. 13—14). Esta posicidon sobre la autoridad en la
ensefianza, incluso en la del Santo Padre, fue ilustrada por la reaccion de su Excelencia el
Obispo Bitzing a la respuesta de la Congregacion para la doctrina de la fe a un dubium acerca
de la posibilidad de bendecir uniones del mismo sexo. Comentd que el Camino Sinodal esta
tratando «de discutir el tema de las relaciones exitosas de una manera integral que también
tenga en cuenta la necesidad y los limites del desarrollo doctrinal de la Iglesia. Los puntos
de vista que la Congregacion para la doctrina de la fe propuso hoy deben ser y seran, por
supuesto, admitidos en estas conversaciones»®. Asi, la decision de la CDF —que es una
expresion del magisterio pontificio ordinario (cf. Donum veritatis §18)— solo afiade «puntos
de vista» que seran tenidos en cuenta por la Asamblea. Para ser claros, el Papa y los obispos
pueden, deben y, de hecho, escuchan las voces de los fieles y consultan con fieles expertos
en campos relevantes. Sin embargo, al final, solo los obispos, en comunién con el Papa,
tienen la responsabilidad de ensefiar con autoridad, «dotados de la autoridad de Cristo»
(Lumen gentium §25). Esto no significa en manera alguna que las visiones personales y las
opiniones de los obispos deban imperar. Eso seria una manera mundana de mirar la cuestion.
Mas bien, no incumbe a los obispos ensefar sus propias visiones y opiniones. Como San
Pablo, ellos deben ensefiar solo lo que ellos mismos han recibido (cf. 1 Co 15, 3). Como el
Sefior, deben ser capaces de decir: «Mi doctrina no es mia, sino del que me ha enviado» (Jn
7, 16).

Con todo, la interpretacion que el Texto Fundamental hace del munus docendi (el oficio de
ensefar) corresponde con su todavia mas inquietante adhesion a un relativismo doctrinal
explicito y radical:

Incluso para ésta [la teologia], no hay una perspectiva central, no hay una verdad de
evaluacion religiosa, moral y politica del mundo [Weltbewdhrung], ni un modo de
pensar que pueda reivindicar una autoridad final. Incluso en la Iglesia, visiones
legitimas y maneras diferentes de vivir pueden concurrir incluso en convicciones
fundamentales. Si, pueden incluso reivindicar a la misma vez su verdad, su correccion,
inteligibilidad y honestidad teoldgicamente justificadas, y todavia ser contradictorias
entre si en sus afirmaciones o en su lenguaje (Grundtext, p. 14; énfasis anadido).

Esta afirmacion sorprender por su ininteligibilidad. Es dificil saber como comentarla, porque
un rechazo tal del principio de no contradiccidon es en si mismo una reductio ad absurdum.
Pese a las afirmaciones de boquilla sobre la autoridad de la Escritura y la Tradicion
(Grundtext, pp. 11-12), es evidente que el acercamiento hermenéutico de la Asamblea

3 “Der Synodale Weg, den die Deutschen Bischofskonferenz mit dem Zentralkomitee der deutschen
Katholiken auf den Weg gebracht hat, ist deshalb bestrebt, gerade das Thema gelingender Beziehungen in
einer umfassenden Wiese zu diskutieren, die auch die Notwendigkeit und die Grenzen kirchlicher
Lehrentwicklung bedenkt. Die von der Glaubenskongregation heute vorgebrachten Geschichtspunkte miissen
und werden selbstverstidndlich in diese Gespriache Eingang finden.” Fuente:
https://www.dbk.de/presse/aktuelles/meldung/bischof-baetzing-zur-heutigen-veroeffentlichung-der-
kongregation-fuer-die-glaubenslehre (consultada el 15 de Marzo de 2021).

13



Sinodal es suficientemente ductil para dejar vacio de sentido cualquier contenido verdadero
decisivo. La Divina Revelacion es asi sometida al cautiverio de una interminable proteica
hermenéutica del “didlogo” (ver Grundtext, p. 37), que deberia ser contrastada con un
auténtico entendimiento del didlogo articulado por el Vaticano Il y desarrollado por los Papas
posteriores al Concilio (ver especialmente San Pablo VI, Ecclesiam Suam, cap. 3). Todavia,
a pesar de la absolutizacion del proceso implicado por cuenta del «didlogo», la Asamblea se
cree no solo competente, sino incluso ligada por el deber, para tomar decisiones para la
Iglesia (Grundtext, p. 31), excediendo el discurso bloqueante (Diskursblockaden) de aquellos
que puedan oponerse a sus juicios (Grundtext, p. 15).

Al final, la Asamblea Sinodal nos deja preguntdndonos: ;{Ha hablado Dios a su pueblo o no?
La tradicion dogmatica de la Iglesia Catolica, expresada de manera tan penetrante por el
Concilio Vaticano II, no deja lugar a dudas. Dios ha hablado de veras a su pueblo. Su discurso
ha alcanzado su culmen en la encarnacion de su eterna Palabra, «Cristo Sefior, en quien se
consuma la revelacion total del Dios sumoy» (Dei Verbum §7). Esta revelacion ha sido
fidedignamente entregada en la Escritura y la Tradicidén en su total integridad (ver Dei
Verbum §§7.9). Dios ha provisto esta preservacion fidedigna del Evangelio para proteger la
coherencia de su revelacion salvifica. El Papa Francisco explica: «Dado que la fe es una sola,
debe ser confesada en toda su pureza e integridad. Precisamente porque todos los articulos
de la fe forman una unidad, negar uno de ellos, aunque sea de los que parecen menos
importantes, produce un dafio a la totalidad» (Lumen fidei §48).

Como se ha discutido por extenso, el Concilio Vaticano II nos pide inequivocamente sostener
que esta comunicacion de la divina revelacion estd garantizada por la sucesion de obispos
desde los Apostoles, al frente de los cuales el Senior Jestis puso «al bienaventurado Pedro e
instituy6 en la persona del mismo el principio y fundamento, perpetuo y visible, de la unidad
de fe y de comunion» (Lumen gentium §18). Por consiguiente, lejos de haber «ninguna
perspectiva central» sobre la fe cristiana, la ensenanza del Sucesor de Pedro debe ser aceptada
con «obsequio religioso de la voluntad y del entendimiento» por todos los fieles (Lumen
gentium §25). Es dificil encontrar una pizca de dicho obsequio en el Texto Fundamental.

Lejos de ver el magisterio pontificio como una fuente de «discurso bloqueante», la Iglesia lo
reconoce como un don precioso del Esposo de la Iglesia, en cuyo nombre el Santo Padre
habla como su Vicario. En palabras del Papa Francisco: «El Sucesor de Pedro, ayer, hoy y
siempre, estd llamado a “confirmar a sus hermanos” en el inconmensurable tesoro de la fe,
que Dios da como luz sobre el camino de todo hombre» (Lumen fidei §7). El magisterio
pontificio, como tal, no es el «tesoro mas preciado»; mas bien, el tesoro es la Palabra de Dios
transmitida en la Escritura y la Tradicion. Esta fiel transmision es el proposito del magisterio
pontificio, pero la Asamblea Sinodal cuestiona si la Iglesia (incluyendo el magisterio
pontificio a través de los siglos) ha tenido éxito de hecho en la preservacion fiel y en la
ensefianza de la Palabra de Dios.

VII. Cristo crucificado, nuestro primer amor

Justo después de su eleccion, en su homilia a los cardenales electores en la capilla Sixtina
(14 de marzo de 2013), el Papa Francisco dijo:

14



Podemos caminar cuanto queramos, podemos edificar muchas cosas, pero si no
confesamos a Jesucristo, algo no funciona. Acabaremos siendo una ONG asistencial,
pero no la Iglesia, Esposa del Sefior.

Este Evangelio prosigue con una situacion especial. El mismo Pedro que ha confesado
a Jesucristo, le dice: Tu eres el Mesias, el Hijo de Dios vivo. Te sigo, pero no hablemos
de cruz. Esto no tiene nada que ver. Te sigo de otra manera, sin la cruz. Cuando
caminamos sin la cruz, cuando edificamos sin la cruz y cuando confesamos un Cristo
sin cruz, no somos discipulos del Sefior: somos mundanos, somos obispos, sacerdotes,
cardenales, papas, pero no discipulos del Sefior.

Quisiera que todos, después de estos dias de gracia, tengamos el valor, precisamente el
valor, de caminar en presencia del Sefor, con la cruz del Sefior; de edificar la Iglesia
sobre la sangre del Sefior, derramada en la cruz; y de confesar la tnica gloria: Cristo
crucificado. Y asi la Iglesia avanzara.

Hermanos mios, para terminar, ofrezco esta carta y estas cuestiones para nuestra oracion y
reflexion. ;Queremos hablar de la Cruz?; Tenemos el valor de caminar en el camino de la
Cruz, soportando el odio del mundo por el mensaje del Evangelio?; Atenderemos la llamada
del Sefior Jesus al arrepentimiento y tendremos la valentia de proclamarla en un mundo
incrédulo?; Estamos «no avergonzados del evangelio» (Rm 1, 16) y su oferta de liberacion
del pecado gracias a la muerte y resurreccion de Cristo, o su oferta de una intima relacion
con su Padre en el amor de su Espiritu Santo?;Permaneceremos unidos a la vifia, Cristo Jesus,
y daremos fruto, o nos secaremos (Jn 15, 5-6)?

¢Hemos, como la iglesia en Efeso a quien Jesus resucitado se dirige, abandonado el primer
amor (cf. Ap 2, 4) ? Si es asi, atendamos la exhortacion y advertencia del Sefior de los reyes
de la tierra: «Date cuenta, pues, de donde has caido, arrepiéntete y vuelve a tu conducta
primera. Si no, iré donde ti y cambiaré de su lugar tu candelero, si no te arrepientes» (Ap 2,
5; cf. 1, 5). Hermano mio, recordemos a Cristo crucificado. Recordemos nuestro primer amor.

En el amor de Cristo Jesus,

+Samuel J. Aquila

Arzobispo de Denver

13 de Mayo de 2021

La Ascension del Sefor

15



