


Introduccién

La afirmacién "Dios castiga" es apreciada y tenazmente defendida, como
absolutamente cierta por algunos sectores en la Iglesia, especialmente

los mas cercanos al llamado ‘“tradicionalismo”.

JDios castiga o no castiga?

La Sagrada Teologia ya tiene una respuesta, pero parece los cercanos al
tradicionalismo o no la conocen o no la quieren conocer. La Teologia
tiene un lenguaje que la habilita a ella y solo a ella para responder éstas
y otras cuestiones. Para los otros, el problema pareceria ser semantico;
pero en realidad va mas alla: se refiere a toda una manera de
aproximarnos a Dios. Asi, han convertido el tema en disputa semantica
por acumular citas sin contexto y frases emotivas; corriendo el riesgo de
reducir a Dios a la condicion de un juez, fiscal y verdugo;
empobreciendo la comprension de quién es Dios por no recurrir a la
dimension sobrenatural que nos lo muestra como Padre amoroso,
providente, pronto al perdon y lento a la ira, como ha sido explicado
doctrinalmente por Padres y doctores de la Iglesia. Estas son las

consecuencias de prescindir de la Sagrada Teologia.



El tema pues, no es secundario, porque toca caracteristicas propias de
Dios a quien nunca lograremos comprender plenamente en esta vida, y
porque las consecuencias de cualquier afirmacion para la Teologia y la

espiritualidad cristianas son enormes.

Los partidarios de que Dios castiga, afirman que ésta es la Gnica y
verdadera doctrina catolica; y que todos lo que afirmamos lo contrario,
estamos en el error y debemos retractarnos, porque en el mejor de los
casos decir que Dios no castiga es una doctrina “temeraria” (es decir,

cercana a la herejia) y en el peor de los casos, manifiestamente herética.

¢ Cudles son los argumentos utilizados recientemente por los

partidarios de la afirmacion de que “Dios castiga™?

Muchas personas han escrito y llenado mucho papel al respecto, pero en

sintesis, son los siguientes:

1) Que Dios castiga es una afirmacion presente abundantemente en la
Biblia, no so6lo en el Antiguo, sino en el Nuevo Testamento.

2) Que Dios castiga es algo afirmado por los concilios, papas, santos
y hasta la misma Virgen Maria en las apariciones "aprobadas" por

la Iglesia.



3) Que la afirmacion contraria "Dios no Castiga" se inspira en un
“falso” sentido de la "misericordia" de Dios, promovida hoy por
"traidores" o ignorantes en la Iglesia.

4) Que la afirmacion contraria, es decir, que Dios en efecto, no

castiga, haria la redencion de Jests innecesaria.

Dado que los que estamos involucrados en el debate mas directamente
no somos tedlogos, y quienes estan a favor de la idea errada de que
“Dios castiga” no han hecho sino repetir los mismos argumentos hasta el
cansancio; creo que un servicio eclesial al debate es simplemente
elevarlo al nivel de tedlogos no solo de gran relevancia, sino autorizados

por la Santa Sede para referirse a este tema.

Para ello, he solicitado, y ofrezco en exclusiva, la traduccion de dos
importantes articulos sobre el tema del “castigo” de Dios, publicados
originalmente en italiano, donde sendos tedlogos, a pedido de la Santa
Sede, intervienen en un debate que se suscito en el ambito eclesial
italiano, a partir de las afirmaciones de un laico catdlico tradicionalista,

para quien es imposible rechazar la doctrina de que Dios “castiga”.

Por las razones que abajo se describen, este intercambio de opiniones es
enormemente ilustrativo para entender por qué la afirmacion teologica

de que “Dios no castiga” no solo es perfectamente sana, sino que es mas



precisa, teologicamente mas segura y cierta que la contraria. Y al
respecto, no me presento como autoridad; sino que simplemente me
adhiero, con toda la Iglesia, a lo que explicd directamente el entonces

Cardenal Joseph Ratzinger, que luego seria Benedicto XVI:

“Dios no nos hace el mal; ello iria contra la esencia de Dios,
que no quiere el mal. Pero la consecuencia interior del
pecado es que sentiré un dia las consecuencias inherentes al
mal mismo. No es Dios quien nos impone algun mal para
curarnos, pero Dios me deja, por asi decirlo, a la [0gica de
mi accion y, dejado a esta logica de mi accion, soy ya
castigado por la esencia de mi mal. En mi mal estda implicado
también el castigo mismo, no viene del corazon, viene de la
logica de mi accion, y asi puedo entender que he estado en
oposicion con mi verdad, y estando en oposicion con mi
verdad estoy en oposicion con Dios, y debo ver que la
oposicion con Dios es siempre autodestructiva, no porque

Dios me destruya, sino porque el pecado destruye "

! Entrevista al Cardenal Ratzinger después del 11-S
Difundida en «Radio Vaticana» en 2001 y traducida por la agencia Zenit:
http://www.zenit.org/es/articles/entrevista-al-cardenal-ratzinger-despues-del-11-s



http://www.zenit.org/es/articles/entrevista-al-cardenal-ratzinger-despues-del-11-s

Explicando los argumentos

El razonamiento teologico presentado por los articulos aqui traducidos
podran entenderse mejor si los ponemos en el contexto de como ellos
ayudan a disipar los argumentos fundamentales de los partidarios de

“Dios “castiga”.
Veamos de manera simple, cada una de estos argumentos.

1) La idea de que Dios “castiga” ;Esta presente en las Sagradas

Escrituras, incluyendo en Nuevo Testamento?

* Si, sin duda.

(Pero resuelve esto el tema de la pregunta sobre si Dios verdaderamente

castiga o no?

*La respuesta es NO. La respuesta afirmativa solo podria provenir de

una interpretacion completamente protestante de las Escrituras, es decir



prescindiendo de la alegoria, la metafora y de las herramientas

exegeticas fundamentales.

Vamos a explicar esto con un ejemplo ilustrativo. La Guerra Civil
norteamericana se vio precedida por un debate teoldgico entre los
cristianos protestantes mas “liberales” de los estados del norte y sus mas
devotos hermanos del sur. La pregunta era: ;Es legitima o no la
esclavitud como institucion? Y como cristianos protestantes, la pregunta

se convertia en: ;Qué¢ dice la Biblia al respecto?

Esto es lo que encontraron:

El Antiguo Testamento ampliamente acepta la esclavitud, y la
reglamenta con normas especificas; por ejemplo Levitico 25,44-46, que
sefiala que los esclavos no pueden ser tomados de entre los hijos de
Israel; o Exodo 21,20-21, que establece que quien mate a un esclavo,

debe ser castigado. .. aunque no perder la vida®.

En el Nuevo Testamento no se encuentra una sola condena explicita a la
esclavitud, mas bien se encuentran normas -ciertamente inspiradas en la

caridad- que la regulan, dandola como un hecho. Efesios 6,5, por

? Para efectos de brevedad y de mantenerme en el punto, omito las numerosas citas que reafirman la esclavitud en el
Antiguo Testamento. Los interesados pueden ver: Exodo 21,1-10; Exodo 21,26-27; Exodo 22.3; Exodo 23,12;
Deuteronomio 23,15; Levitico 19,20; Levitico 22,11.

Lo mismo con el Nuevo Testamento: ver Colosenses 4,1; I Timoteo 6,1-2; Tito 2,9-10; I Pedro 2,18.



ejemplo, sefiala que los esclavos deben obedecer a sus amos como

"obedecen a Cristo".

Y ningln texto del Nuevo Testamento parece afirmar mas la institucion
de la esclavitud que el integro de la Carta del Apostol San Pablo a
Filemon, que tiene como tema, la fuga y el retorno del esclavo del
destinatario de la carta, Onésimo, a quien Pablo envia de vuelta a su

amo.

La conclusion obvia, especialmente para los devotos cristianos
protestantes del sur, era que, ateniéndose a lo que literalmente
ensefiaban las Escrituras, la esclavitud era mas compatible con el
cristianismo que la doctrina del derecho de todos los seres humanos a la

libertad. Y se fueron a la guerra.

La conclusion de este ejemplo, para efectos del tema del “castigo” de
Dios, es obvia: apilar citas biblicas del Antiguo y Nuevo Testamento no
bastan para entender la ldgica de la espiritualidad cristiana, ni su vision

de Dios, del hombre y del mundo.

2) Que Dios castiga ; Es algo afirmado por concilios, papas, santos y
hasta la misma Virgen Maria en las apariciones "aprobadas" por la

Iglesia?



La respuesta es si. Los partidarios de la visiéon de un Dios castigador
han acumulado un largo elenco de citas, con la conviccidn —disparatada,
por lo demas, desde el punto de vista apologético- de que a mas citas
acumuladas, mas solido es su argumento. Sin embargo, como van a
explicar los articulos de los dos expertos, estas referencias al “castigo”
de Dios se aplican en un contexto limitado, en la mayoria de los casos, a
tomar prestadas expresiones literarias biblicas; y siempre son hechas en

sentido relativo, no absoluto, usualmente con un fin pedagogico.

Es verdad que la afirmacion contraria “Dios no castiga”, como cita
textual, es escasa en el cuerpo doctrinal de la Iglesia. En una “guerra de
citas”, la posicion teoldgica correcta no va a ganar. Pero la doctrina
catolica consiste en una profunda y extensa logica teoldgica y espiritual
que no se reduce a las citas. Y desde este punto de vista, el concepto de
que en efecto, Dios NO castiga en un sentido absoluto, es mucho mas
abundante, importante y con mucho mas peso teologico que las
numerosas citas aisladas, que, usadas por los “castigadores”, incurren

incluso en la total distorsion de la intencion del autor.

Pongamos, al respecto, un ejemplo. Los apologetas del castigo citan

repetidamente un pasaje de la enciclica Salvici Doloris del Papa San

Juan Pablo II en la que el santo se refiere al “castigo” de Dios. Pero esta

cita, sacada de contexto, resulta siendo una radical traicion del discurso


http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris_sp.html

completo de la enciclica, que precisamente, luego de plantear el enorme
desafio de explicar el misterio del sufrimiento, presenta el pasaje del
libro de Job como ejemplo de que los “castigos” sufridos por Job no
tienen explicacion alguna’, y no revelan la verdadera naturaleza de Dios;
que podemos conocer solo a partir de su infinita misericordia revelada
en el sacrificio del Hijo. En otras palabras, San Juan Pablo II argumenta
claramente, a partir del pasaje biblico de Job, que el Dios castigador
revelado por este episodio es no solo parcial, sino distorsionado. Y a
partir de este concepto fundamental, de que el “castigo” de Dios es un
concepto incompleto y veterotestamentario”, desarrolla una valiosisima
teologia del sufrimiento humano —precisamente como senala el subtitulo
de la enciclica, “El Valor Redentor del Dolor”- que es absolutamente
incompatible con la nocion de que el mal es “castigo” de Dios. En otras
palabras, como explican los dos articulos que presento a continuacion, la
cita de San Juan Pablo II supuestamente “afirmando” que Dios “castiga”
es una traicion a su pensamiento. Estas citas podran multiplicarse, pero
quien lee el integro de la enciclica con ojos objetivos, lo ultimo que hara
salir con la idea de que Dios “castiga”. Es mas bien lo contrario. Invito a

quienes estan sinceramente interesados en este tema a leer el integro de

* Es curioso que los “citadores” de textos que “confirmarian” que Dios “castiga” omitan este punto culminante de la reflexion de
San Juan Pablo II: “Job, sin embargo, contesta la verdad del principio que identifica el sufrimiento con el castigo del pecado y lo
hace en base a su propia experiencia. En efecto, él es consciente de no haber merecido tal castigo, mas atn, expone el bien que
ha hecho a lo largo de su vida. Al final Dios mismo reprocha a los amigos de Job por sus acusaciones y reconoce que Job no
es culpable. El suyo es el sufrimiento de un inocente; debe ser aceptado como un misterio que el hombre no puede comprender
a fondo con su inteligencia (Salvifici Doloris 11).

* S6lo como ejemplo de esta logica mas completa, leemos: "...para poder percibir la verdadera respuesta al «por qué» del
sufrimiento, tenemos que volver nuestra mirada a la revelacion del amor divino, fuente ltima del sentido de todo lo existente. El
amor es también la fuente mas rica sobre el sentido del sufrimiento, que es siempre un misterio; somos conscientes de la
insuficiencia e inadecuacion de nuestras explicaciones. Cristo nos hace entrar en el misterio y nos hace descubrir el «por qué» del
sufrimiento, en cuanto somos capaces de comprender la sublimidad del amor divino" (Salvifici Doloris 13).

10



la enciclica y sacar sus propias conclusiones.

3) ;La afirmacion de que Dios no castiga se inspira en un falso

sentido de la misericordia de Dios?

En algunos autores, tal vez. Pero decir que la afirmacion de que Dios no
castiga se inspira en un falso concepto de misericordia es crear un
“enemigo de paja” que no es relevante para el tema en discusion. Los
principales autores, como los que aqui reproduzco, se apoyan en el
concepto teolodgico de que no es correcto afirmar que Dios castiga en
sentido absoluto precisamente porque Dios es justo, y no solamente
misericordioso. Es decir, las razones mas importantes para argumentar a
favor de que Dios No castiga las encontramos en su justicia; la

misericordia, en cierto sentido, se explica por si misma.

Asi lo he explicado en uno de los Puntos de Vista que dediqué a este

tema y cuya idea resumo. Si Dios es justo ;Por qué prosperan muchos
pecadores y por qué sufren los inocentes? Cuando un inocente sufre ;/Es
por un castigo de Dios o se trata de una “prueba” para “fortalecerlo” en
su fe? ;Quién puede responder a esta pregunta que eleva la persona que
sufre? Si la pregunta no tiene una explicacion precisa ;Coémo podria ser
Dios justo, si no le da al sufriente una oportunidad para entender por qué
y para que sufre? Estas son preguntas que los partidarios del Dios

castigador no han respondido nunca, salvo con unos diagramas —si,

11


http://www.aciprensa.com/puntodevista_diosnocastiga.php
http://www.aciprensa.com/puntodevista_diosnocastiga.php

jdiagramas!- sobre la ensefianza tomista del castigo que no sélo no se

refiere al punto central de la discusion, sino que ni si quiera se asoman a

tocar el tema. Este argumento lo desarrolla mejor que yo el P.
Giandomenico Mucci S.I.- por lo demas eximio tomista, a diferencia de

los contemporaneos “castigadores”-; y por tanto remito a €l.

4) La afirmacion de que Dios no castiga ;Hace realmente innecesaria la

redencion de Jesus?

Absolutamente falso. Aun suponiendo la mas buena intencidn de

quienes sostienen esta postura, esta afirmacion so6lo puede provenir de
una suprema falta de familiaridad con la teologia catolica. Al respecto,
vuelvo a remitirme a los textos que ofrezco traducidos por primera vez

en espaiol.

El contexto del debate

Los textos ofrecidos como material para la reflexion no podrian ser
comprendidos correctamente sin la explicacion del contexto en el que
fueron escritos y por qué son tan importantes para un debate sobre si

Dios castiga o no.

Tomo de la narracién de los hechos realizada por el Vaticanista Sandro

Magister, que reporto el hecho en su blog en italiano en junio de 2011.

12


http://magister.blogautore.espresso.repubblica.it/2011/06/06/la-civilta-cattolica-mette-in-castigo-de-mattei-e-losservatore-romano-rincara/

La polémica fue iniciada por el profesor Roberto de Mattei, el 16 de
marzo de 2011, cuando en una transmision de Radio Maria sefiald que el
terremoto y consecutivo tsunami que destruyo parte de Japon aquel afio,

habia sido un “castigo de Dios”.

Como consecuencia del debate que esta afirmacion levantod, Magister
explica que “la Secretaria de Estado (del Vaticano) ha aprobado,
palabra por palabra, una respuesta a la tesis de de Mattei que se publico
en el nimero del 21 de mayo de La Civilta Cattolica, con la firma del

299

jesuita Giandomenico Mucci, titulada ‘La verdad y el escandalo’”.

El P. Mucci no es un desconocido. Es desde hace 30 afios el Director
espiritual de la Pontifica Academia Eclesiastica en el Vaticano (donde se
forman los futuros embajadores del Papa alrededor del mundo), es
director espiritual de la Comunidad de los Siervos Inttiles del Buen
Pastor, y es autor de numerosos libros, entre ellos “Revelaciones
privadas y apariciones” (en italiano), “Los Catdlicos en la confusion del

Relativismo™ (italiano) y “Ignacio de Loyola, Ejercicios Espirituales”.

El Padre Mucci es ademas el tedlogo jesuita que el Vaticano ha pedido
defender la sana doctrina en otros temas importantes. Por ejemplo, mas

recientemente, publico un ensayo sobre el sentido del sufrimiento

13



humano para responder a los ataques del ateo britanico Christopher

Hitchens contra la obra caritativa de la Madre Teresa de Calcuta.

La Civilta Cattolica resumio asi el ensayo del P. Mucci contra la tesis

“castigadora” de Mattei:

“El articulo comenta un episodio que tuvo amplia cobertura en la prensa.
El profesor Roberto de Mattei ha hablado de un probable castigo divino

para Japon a través del terremoto y del tsunami.

El articulo critica esta opinion a la luz de cuanto enseia la Iglesia sobre
el mal fisico y sobre la centralidad que la fe en Cristo se debe tener
también en la interpretacion de tales dramas. En el plano divino no
existen desgracias ya que todo es gracia. Esta es la salvacion: no siempre
nos salvamos del dolor, pero siempre somos salvados en el dolor. En
realidad, el sufrimiento humano tiene algo de incomprensible que puede
aplacarse solo pensando y creyendo que Dios no es indiferente al dolor
de los hombres, tanto asi que ha tomado parte del mismo en el Hijo.
Sobre la centralidad de Jesus, cuando se afronta el problema del mal del

dolor, insisten los documentos de la Iglesia™.

La réplica de de Mattei no se hizo esperar. Aparecio el 1 de junio en el

sitio “Misa en Latin” en italiano. En ella, de Mattei no solo sefiala que

14



sus tesis “estan basadas, palabra por palabra, en el Catecismo de la
Iglesia Catolica, en la teologia de San Agustin y de Santo Tomas de
Aquino y en las palabras de innumerables santos”, sino que recuerda
también en su defensa la audiencia general de Benedicto XVI del 18 de
mayo, en la que el Papa, comentando la oracion de Abraham a Dios para
que perdonase a Sodoma y Gomorra, dijo que “no es el castigo el que
debe ser eliminado, sino el pecado, ese rechazar a Dios y el amor que ya

lleva en si mismo el castigo”.

* Es interesante observar que la defensa de de Mattei es exactamente la
misma que quienes actualmente vienen argumentando a favor de la tesis
de que Dios “castiga’; es decir, que el magisterio y la tradicion estd
con ellos, incluso cuando se trata de afirmar algo tan bizarro como que
el terremoto de Japon fue un “castigo de Dios”. Y es que es a estos
extremos de irracionalidad no cristiana a la que puede llevar con

sencillez, el afirmar que “Dios castiga”.

Tanto es asi que la Santa Sede, en aquella época bajo el pontificado del
Papa Benedicto XVI, decidio6 publicar, a través del diario oficial
“L’Osservatore Romano”, un articulo del connotado tedlogo italiano
Inos Biffi, que segiin Magister, es “teologicamente mas preciso que el

del Padre Mucci”.

15



Como referencia, es importante saber que el P. Biffi es profesor emérito
de teologia sistematica e historia de la teologia de la Facultad de
Teologia de Italia Septentrional y de la Facultad de Teologia de Lugano
(Suiza).Es doctor agregado de la Biblioteca Ambrosiana, miembro de la
Pontificia Academia Santo Tomas de Aquino y de la Pontificia
Academia Teologica, Presidente del Instituto para la Historia de la
Teologia Medieval de Milan y director del Instituto de Historia de la
Teologia de la Facultad de Teologia de Lugano.

En pocas palabras, alguien bastante mas informado que quienes

recientemente hemos venido debatiendo sobre el tema.

El recorrido y prestigio teologico de los autores de los articulos que
presento a continuacidén no son el argumento definitivo. No se trata aqui
de traer un “argumento de autoridad”. Las explicaciones teoldgicas que
exponen, con el pleno aval de la Santa Sede y a instancias de €sta, si lo

son. Dios no castiga. jBuena lectura!

Alejandro Bermudez

16



La verdad y el escandalo

Giandomenico Mucci S.1.

“De nuestra parte no damos motivos de escandalo a ninguno, para que

no sea criticado nuestro ministerio” (2 Cor 6,3).

“Andad sabiamente para con los de afuera, aprovechando bien el
tiempo. Que vuestra conversacion sea siempre con gracia, sazonada

como con sal, para que sepais como debéis responder a cada persona”

(Col 4, 5-6).

A estos textos paulinos se remitio espontaneamente la memoria cuando,
el pasado abril, leimos en el diario una polémica suscitada por las
opiniones privadas de un estudioso catolico ante quien la prensa laica ha
reaccionado con excesivo énfasis, casi como si se tratase del
pensamiento de la Iglesia. Nosotros nos limitamos a responder los
términos esenciales de la polémica en el intento de exponer lo que la
Iglesia verdaderamente ensefia sobre la dificil y discutida materia. Y
queremos, ademas, reparar el escandalo sufrido por aquellos que, en la

Iglesia y fuera de ella, estan menos informados sobre su doctrina que nos

17



quiere “listos siempre para responder a quien lo pregunte sobre la razén
de la esperanza” cristiana, considerando que esto “se haga con dulzura y

respeto” (1Pe 3, 15).

El caso “tsunami”

El 11 de marzo de este afio, Japon oriental fue devastado por un terrible
terremoto y por un tsunami que causaron muchisimas victimas. El sismo
golped ademas a la central nuclear de Fukushima y ha causado la
emision de energia atbmica con consecuencias que ain no son
exactamente previsibles en la atmdsfera, en la tierra y en el mar. La
emocion y la preocupacion han sido grandes en el mundo y han
encendido el debate sobre la realidad de mantener o multiplicar las
plantas nucleares. En Italia, los medios de comunion han dado un amplio
espacio a este debate, que ha hecho mas intenso los aspectos politicos en

el plano nacional.

En este clima, Roberto de Mattei se ha referido, el 16 de marzo en Radio
Maria, a la tragedia japonesa, en un discurso que ha creado un gran
revuelo. “En ese discurso simplemente he repetido la tradicional
doctrina catolica, segun la cual nada sucede que no sea querido y
permitido por Dios,y ,entonces, las catastrofes colectivas tienen una

razon que solo Dios conoce. No he dicho que el terremoto de Japdn haya

18



sido un castigo divino, he dicho que ‘puede’ haber sido, a menos que sea
crea que Dios no castiga nunca a los hombres ni en esta vida ni en la
otra. Y de fe, ademas, que todos los sufrimientos, individuales o
colectivos, que afligen a la humanidad son una consecuencia del pecado
original y esto lo repito si es que no queremos mutilar un articulo

591

fundamental de nuestra fe’.

Un mes después, en el curso de una entrevista, el mismo estudioso

declaro:

“He desarrollado una reflexion sobre el gran universo del mal y he dicho
que todo lo que sucede tiene un significado. (...) Como se lee en la
doctrina de San Ambrosio y Bossuet, también los pueblos pueden pecar
y por esto ser castigados”. Dios “es el sumo bien capaz de delimitar el
bien del mal. También de la catastrofe japonesa. No reclamo saber la
razon por la que Dios ha permitido que esto sucediese, pero s€ que hay
una razén™",

Probablemente no habria habido ningtin escandalo si el que hablase asi
no fuera un estudioso catolico, que es profesor asociado de la
Universidad de Casino y, actualmente, vicepresidente del Consejo
Nacional de Investigacion para el sector de las ciencias humanas. Un

estudioso que, en la entrevista citada, no duda en presentarse asi: “Mi

19



batalla cultural no es solo contra el laicismo, sino que se desarrolla,
sobre todo, al interior del mundo catdélico sometido al clima intelectual

dominante”.

Proy contra

Las reacciones al discurso de de Mattei han sido positivas de parte de los
catolicos mayormente atentos a los elementos doctrinales ciertos que
forman el sustrato de ese discurso: el pecado original cuyas
consecuencias afectan toda la historia de la humanidad, la redencion
fruto del sacrificio de Cristo, los sufrimientos de lo “inocentes™
misteriosamente asimilados a aquellos del divino martir del Calvario.
Otros catolicos no han compartido la posibilidad propuesta por de Mattei
de que el tsunami haya sido un castigo querido por Dios para el pueblo
japonés;como por ejemplo Marco Tarquinio. Y finalmente otros
catolicos han observado que, cuando se habla de la doctrina de la Iglesia
revelada y definida, es necesario siempre distinguir entre su esencia y
los modos, variables en el curso de los siglos, de entenderla y expresarla.
Se habla aqui sobre el problema de la oportunidad. Gianni Gennari ha
escrito que “hoy, sobre todo cuando uno se expresa usando los medios
modernos de comunicacion sin ‘retorno’ posible de quien escucha o ve,

se debe también tener en cuenta la sensibilidad de las personas y la

20



consecuente posibilidad de malentendidos que ponen en riesgo la

credibilidad misma de la Doctrina que se considera justo proponer”iﬁ.

En el frente laico el escandalo fue enorme. La opinion publica reacciono

escandalizada por las afirmaciones mas crudas de de Mattei, segun el

cual el terremoto y el tsunami han sido una “benévola manifestacion de
»

la misericordia de Dios”, “una exigencia de justicia de Dios”, un

“bautismo de sufrimiento” para los “nifios inocentes muertos en la

”i

catastrofe” . Massimo Gramellini ha hablado de “despotriques ofensivos
para cualquier creyente dotado de un cerebro y sobre todo de un
corazon”. Pierluigi Battista, ante estas “formulas rigidas de un catecismo
grandilocuente y terrible”, ha escrito: Y nos preguntamos por que de un
tiempo a esta parte siempre hay algun cristiano que tiene ganas de
probar la intoxicacion de un cristianismo sin pietas. Que no sabe llorar
sobre la suerte de nifios anegados por el tsunami pero se convierte en un
juez implacable de los pecados (de otros). Que simula las palabras de un
cristianismo misericordioso y ligero. Que ofrece el rostro de un sadismo

afectado y dogmatico, amasado por un resentimiento infinito hacia el

mundo y sus debilidades”.

El pensamiento de la Iglesia

Sobre cualquier argumento y problema, los convencimientos de los

estudiosos catdlicos son siempre y sobre todo opiniones personales y

21



privadas. La auténtica ensefianza del Magisterio de la Iglesia esta
contenida en su documentacion oficial. Es bueno recordar que solo el
Magisterio de los Concilios y los Papas, y no aquel de los obispos
particulares, goza de la prerrogativa de la infalibilidad”. Lo resaltamos
porque parece que de Mattei, para sostener sus ideas, ha citado la
opinion de un antiguo obispo siciliano. Pero entonces ;qué ensefia la

Iglesia?

a) La Iglesia profesa la fe en la omnipotencia de Dios y el misterio de
su aparente impotencia y reconoce que la fe en Dios omnipotente
puede ser puesta a prueba por la experiencia del mal y del
sufrimiento”. No le son desconocidos los dos interrogantes que
mas frecuentemente se plantean los mismos creyentes. Al primero
(“‘S1 Dios Padre Omnipotente se hace cargo de todas sus criaturas,
Jpor que existe el mal?) responde: “A esta pregunta tan apremiante
como inevitable, tan dolorosa como misteriosa no se puede dar una
respuesta simple. El conjunto de la fe cristiana constituye la
respuesta a esta pregunta. No hay un rasgo del mensaje cristiano
que no sea en parte una respuesta a la cuestion del mal”*". En la
bondad de la creacion y en el drama del pecado, en la voluntad
amorosa del Senor manifestada en las dos Alianzas, en la
Encarnacion del Hijo suyo y en el don del Espiritu que retne a la

Iglesia, en los sacramentos, en el destino escatologico a la felicidad

22



a la cual el hombre puede libremente rebelarse, en estas verdades,
consideradas juntas, el creyente ve la manera para la solucidn, en

la fe, del problema del mal.

b) A la segunda interrogante (“;Pero por qué Dios no ha creado un
mundo tan perfecto en el que no existiese ningiin mal?”) la Iglesia
responde: “en su sabiduria y bondad infinitas, Dios quiso
libremente crear un mundo "en estado de via" hacia su perfeccion
ultima. Este devenir trae consigo en el designio de Dios, junto con
la aparicion de ciertos seres, la desaparicion de otros; junto con lo
mas perfecto lo menos perfecto; junto con las construcciones de la
naturaleza también las destrucciones. Por tanto, con el bien fisico
existe también el mal fisico, mientras la creacidon no haya
alcanzado su perfecci()n”Viii.

¢) Y concluye “Creemos firmemente que Dios es el Sefor del mundo
y de la historia. Pero los caminos de su providencia nos son con
frecuencia desconocidos. La fe nos da la certeza de que Dios no
permitiria el mal si no hiciera salir el bien del mal mismo, por
caminos que nosotros solo conoceremos plenamente en la vida

991X

eterna” . En la espera, el mal fisico, como el moral, es un misterio
que es iluminado, palida pero realmente, por Jesus, Hijo de Dios,
muerto y resucitado para vencer el mal, para demostrar que la
ultima palabra no pertenece al mal ni a la muerte.

23



Esto y solo esto, es lo que la Iglesia, educada por las Escrituras, ensefia
sobre el mal fisico. El resto son elucubraciones privadas de escuelas o de

estudiosos en particular.

J Castigo?

En su discurso, de Mattei afirma haber dicho, sobre el terremoto
japonés, que no ha sido un castigo de Dios, sino que podria haberlo sido.
Aunque admitiéramos que el Sefor quisiera castigar las culpas de los
hombres, no logramos entender con qué justicia podria haber castigado a
un pueblo esencialmente sintoista y no, por ejemplo, a Europa que ha
olvidado y desconocido su vocacion cristiana y que parece estar
embarcada en una gran descristianizacion. La referencia al infierno
evocado por de Mattei parece no sostenerse, siendo esta retribucion (no
remuneracion como ha dicho de Mattei) del impio no el castigo de Dios,
sino el efecto de una eleccion hecha en la tierra por el pecador y

sancionada por la eternidad.

En realidad, el sufrimiento humano tiene algo de incomprensible que
puede aplacarse solo pensando y creyendo que Dios no es indiferente al
dolor de los hombres, tanto asi que ha tomado parte en el Hijo. “El
sufrimiento de Cristo en esta vida es el eterno interés de Dios proyectado

24



en la historia del hombre, traducido en términos de experiencia

99X

humana™”. Sobre la centralidad de Jesus, cuando se afronta el problema
del mal y del dolor, insisten los documentos de la Iglesia.

En Jesus sufriente, Dios ha querido hacernos saber que el mal y el dolor
no representan un destino incoercible, sino solo la via sobre la cual el
hombre camina hasta cuando Dios tendra la razon de la potencia del mal.
En Jesus resucitado, esta fe se hace esperanza para el creyente. Para el

no creyente, el mal y el sufrimiento constituyen un enigma relacionado

de hecho con la condicion humana sin otra interpretacion convincente.

Pero su misma fe deberia instruir al creyente cuando mira también al
mal y al dolor de aquellos que no comparten su fe. Y el sufrimiento de
ellos deberia aparecerles, a la luz de Cristo, como el instrumento
desconocido con el cual también ellos participan en la obra de la
redencion humana. No castigo, sino misteriosa eleccion. “El sufrimiento
no tiene el sentido de un castigo por el pecado, sino el de una misteriosa
conformacion y asociacion con la obra redentora de Cristo. Los dolores
no son conmensurados a los pecados cometidos: no son los mas grandes
pecadores, sino que son los mas grandes santos los que pasan a través de
las pruebas mas dolorosas. En el plano divino no existen desgracias, sino
que todo es gracia. Esta es la salvacion: no siempre somos salvados por

99X1

el dolor, sino que siempre somos salvados en el dolor

25



La doctrina catdlica puede ser aceptada o rechazada en todas sus partes,
pero asi como no le falta la nobleza, asi tampoco no esta privada de
coherencia y no merece ser ridiculizada ni expuesta incautamente para

Xii

ser difamada™ .

26



Ante el misterio del sufrimiento y de la muerte
CASTIGO Y MISERICORDIA

Incluso en las catdstrofes naturales la humanidad nunca se ve privada

de la cercania de Jesus.

Por Inos Biffi

Sin la fe cristiana, el problema del mal, es decir del sufrimiento en la
variedad de sus formas, se queda como un enigma insoluble. Si ademas
de eso aparece una anonima voluntad malvada o un destino que obra
cruel e ineluctablemente en el mundo, el enigma se profundiza y el
hombre aparece inexplicablemente a merced de una fuerza perversa, que

se abate sobre ¢l, mas alla de su propia culpa.

Sobre todo de la experiencia de esta “injusticia” y de la fatalidad del
dolor, han nacido entre otras, las obras maestras de la literatura —
pensemos en la tragedia griega— que ha interpretado, con sus lamentos,

sus afanes, sus silencios, la dramatica condicion humana de todo tiempo.

27



La razdn no esta en capacidad de encontrar una solucion que explique o
justifique el dolor, en todo caso las posibilidades del hombre aparecen
impotentes para encontrarles un remedio duradero o verdaderamente
eficaz, sobre todo cuando la muerte — “la quietud fatal” — aparece con su

sello definitivo e irreversible.

Para quien no tiene fe, todo discurso sobre las tribulaciones y los
padecimientos que afligen a la humanidad en general, y a cada hombre
en particular, resulta no solo arduo y oscuro sino ademas no idoneo para
proponer soluciones persuasivas, impotentes para aplacar la inquietud,

para asegurar o suscitar la esperanza.

Quien tiene fe debe ser consciente de esto, para no convertirse —como
diria Job— en un “consolador molesto”, un elegante compositor de
palabras (cfr. Job, 16, 2-4) que tienen como resultado aumentar el

tormento y la opresion.

La presencia cristiana se manifiesta, antes que nada, en una escucha
silenciosa, llena de delicadeza y de discrecion, que sabe especialmente
transformarse en el ofrecimiento atento y solicito de una ayuda que lleva

consuelo concreto.

28



De otro lado, el anuncio del Evangelio y la efusion de la gracia no
extirpan del mundo el sufrimiento. Permanece con su “injusticia” y su
tormento. Y, sin embargo, la revelacion ilustra sobre todo su génesis. El
sufrimiento entra en el mundo a causa del pecado cometido en el origen.
Lo afirma San Pablo: “tal como el pecado entr6 en el mundo por un

hombre, y la muerte por el pecado” (Romanos, 5, 12).

Una muerte que sella el pecado y que es el simbolo real y asi la

consumacion de todos los males y de todos los dolores.

Dios, por definicion inmensamente bueno, entonces no ha creado el
mal. Ni tampoco se debe a un Principio, casi a una divinidad prepotente
y maléfica, que lo ha diseminado en el mundo. La causa real esta en la

rebelion de Adan. Y esta es una verdad de la fe catodlica.

Y a proposito de verdad de fe catolica tal vez viene al caso recordar
algunas cosas. En primer lugar, que pueden pertenecer a la fe catolica

también las verdades no definidas.

Ademas, lo que es verdaderamente de fe no puede y no debe ser
atenuado o proporcionado a las diversas sensibilidades y aceptaciones de
las personas, sino que es proclamado limpidamente en sus términos

exactos y seguros, cuando incluso suscite reacciones o rechazo. Asi,

29



respecto al pecado original: sin duda sus diversas explicaciones
teologicas estan abiertas a la libre discusion y pueden variar en la
interpretacion y en la expresion, pero con una condicion imprescindible,

que en cada caso sea proclamada la verdad catolica, cuya acogida exige

la fe.

Finalmente, una tercera observacion: hoy esta casi de moda citar la
exhortacion de la Primera Carta de Pedro: “santificad a Cristo como
Sefior en vuestros corazones, estando siempre preparados para presentar
defensa ante todo el que os demande razén de la esperanza que hay en
vosotros” (3, 15). Si, saliendo del preciso contexto de la Carta,
entendemos el “dar razon de la esperanza” como exponer las
motivaciones que justifican la profesion cristiana, es claro que tales
motivaciones se fundan y nunca dejaran de fundarse en la Palabra de
Dios y entonces en la fe. Ellas se presentaran sin arrogancia y sin
desprecio o desatencion ante quien no cree, pero no por eso se
enunciaran de manera timida o titubeante. Asi, eso se hara en cambio del
modo mas gentil y positivo posible, pero también ante quien pudiera
escandalizarse o rebelarse se afirmara que, para los que mueren en la

obstinada rebelion a Dios, existe una condenacion eterna.

Volviendo a nuestro tema, encontramos que el Catecismo de la Iglesia

catolica declara antes que nada que el pecado original fue “contraido”

30



por nosotros pero no “cometido”; que es “condicion de nacimiento y no
acto personal” y que su transmision “es un misterio que no podemos
comprender plenamente” (n 76). Dicho esto, el Catecismo prosigue
afirmando que “como consecuencia del pecado original”, “la naturaleza
humana est4 sometida a la ignorancia, al sufrimiento y al imperio de la
muerte” (cfr. nn. 76-77). Es una verdad catolica que refleja el

pensamiento de Pablo ya antes mencionado.

(Podemos entonces concluir que el sufrimiento es “castigo” divino por
el pecado original? Mientras tanto debemos preguntarnos qué cosa
puede significar la expresion: “Dios castiga”, sabiendo que ante Dios
nuestro lenguaje es siempre un lenguaje analogico, necesariamente
extendido y medido por el modo de ser de la criatura. Como escribe
Tomas de Aquino “ningin nombre se da a Dios con el mismo sentido
con que se da a las criaturas” (Summa Teoldgica, 1, 13, 5, ¢). Sin
embargo, alin queda la pregunta: ;qué sentido puede tener un “castigo”
infligido a los descendientes de Adan por un pecado inevitablemente
“contraido”, pero no “cometido”, “condicidon de nacimiento”, pero que
no es un “acto personal”? ;Y seria, no digo gentil o respetuoso, sino
verdaderamente sensato afirmar, por ejemplo, que un pueblo es golpeado

por una catastrofe a causa del pecado original, es decir, por una razon

que esta fuera totalmente de la propia responsabilidad? Si la motivacion

31



es la culpa de Adan, entonces la catastrofe deberia golpear a toda la

humanidad, no solo a una porcidén de la misma.

La verdad es otra, a saber, que el género humano nunca fue desprovisto
de la gracia de la redencion, que nunca se encontrd en un puro estado de
(19 . 29 . .

castigo” por el pecado original y, entonces, en un estado de naturaleza
deteriorado irredento, que cualquier iluminado te6logo justamente

considera impensable.

La discusion es tedrica y en todo caso llega tarde. Aqui no cuentan las
hipotesis sino la eleccion divina, segun la cual el hombre, creado por la
misericordia, ha sido proyectado misteriosamente por la eternidad,
proyectado y querido, como —diria San Ambrosio— “liberto de Cristo”
(De Iacob et vita beata 1, 3, 13). Pero en su refulgente claridad sobre
todo la Carta de Pedro habla de “la sangre preciosa de Cristo”. “Cordero

29 ¢¢

sin defectos y sin mancha”, “predestinado desde antes de la fundacion

del mundo” (1, 19-20).

La humanidad nunca ha existido por si sola, es decir privada de la
“solidaridad” de Jesus Redentor, sin la gracia de su sacrificio y de su
perdon. Todo tipo de sufrimiento esta al final destinado en el plano de
Dios a ser una comunién con la pasion del Sefior, el Justo inmolado: se

trata del sufrimiento que ha ingresado en el mundo con el pecado de los

32



progenitores y que ha arrastrado a todo el género humano, o de aquel
originado por las propias faltas deploradas en el arrepentimiento, o
particularmente, del sufrimiento inocente — recordemos la figura de
Abel, preanuncio de la victima inocente del Calvario. El pensamiento se
dirige a las palabras de Manzoni en la conclusion de los esposos
prometidos: “los problemas... cuando vienen, con culpa o sin culpa, los
endulza en la confianza en Dios y los hace utiles para una vida mejor” y
a aquellas pronunciadas por fray Cristoforo ante don Rodrigo agonizante
de peste al Lazzaretto: “Puede ser castigo, puede ser misericordia’;
nosotros podremos hablar del castigo que se ha convertido en

misericordia.

El dolor humano siempre estd misteriosamente relacionado con los
dolores del Crucificado, siempre en cada hombre que sufre se refleja a
Cristo, asi como toda gracia de salvacion, en cualquier tiempo de la
historia, es una impronta de la gracia de Jests salvador. No importa que

si se tiene una consciencia explicita del mismo.

El dolor como puro castigo, encaminado a compensar y a equiparar en
cierto modo la culpa, nunca ha existido y no es tampoco pensable. Desde
el principio Dios elevo a la tribulacion del hombre ya sea el caracter

oscuro de la absurda fatalidad y del incidente irrazonable, o ya sea el de

33



la finalidad aflictiva capaz de aplacar su ira. Tal persuasion rebelaria una

concepcion pagana de Dios y de sus sentimientos.

Jesucristo también ha contestado radicalmente la mentalidad que
relacionaba afliccidon y culpa personal, redireccionando la desgracia
hacia un designio divino. Sobre el ciego de nacimiento dijo “no ha
pecado €l ni sus padres, sino que es asi para que en ¢l se manifiesten las

obras de Dios” (Juan 9, 3).

Solo la pena del condenado no puede ser ya redimida, y no porque Dios
haya dejado de amarlo o porque se complazca en castigarlo o torturarlo:
ese castigo, en realidad, es el reflejo de la fijacion obstinada del mismo
condenado en la aversion a Dios y por lo tanto en el mal.

En este punto aparece claro que lo que hemos hecho es un discurso de
fe.

Sino es que la fe no disipa toda oscuridad, deja el ansia de la vision o,
como afirma Tomas de Aquino “no aquieta el deseo por ella” (Summa
contra Gentiles, III, 40, 4). En particular, ignoramos por qué Dios ha
querido un mundo en donde hubiera, por culpa del hombre, la dimensidon
del pecado, porque, como escribia Pedro, encontramos al Cordero con su

sangre “predestinado ya antes de la fundacion del mundo”.

34



Sin embargo, solo por la fe estamos seguros de que “los sufrimientos del
tiempo presente no son equiparables con la gloria futura que sera
revelada en nosotros” (Romanos, 8, 18) y que en los sufrimientos
llevamos a término lo que, de los padecimientos de Cristo, falta en

nuestra carne (cfr. Colosenses, 1, 24).

El discurso sobre el dolor se vuelve precario y es susceptible de malos
entendidos cuando no esta comprendido en el misterio del designio de
Dios: pero también jcuanta delicadeza es necesaria cuando se trata del
dolor de los otros! Si uno habla de esto con quien lo sufre y no es
creyente, entonces la palabra mas persuasiva es la fraternidad de las

obras de misericordia y la accion renovada para difundir el Evangelio.

NOTA: Los numerales 76-77 mencionados del Catecismo, en espaiol

son el 404 y 405.

f_En Avvenire del 13 de abril de 2011, 33

" Cfr. G. GNOLI, “Il fondamentalista non riluttante”, in La Repubblica del 11 de abril de 2011, 51
" Cfr Avvenire, 12 de abril de 2011, 33. Cfr también nota 1

Y Cfr G. LUZZATTO, «Lo tsunami del prof, de Mattei», en II Sole 24 Ore del de abril de 2011, 19; P. BATTISTA, «Predicano
castighi da pulpiti improbabili», en Corriere della Sera,

4 de abril de 2011, 33.

Vvar. Lumen Gentium, n 25 b; Presbyterorum ordinis, n 19 a.

" Cfr. Catecismo de la Iglesia Catélica, n 272 s.

V" TIdem, n 309

Vil [dem, n 310

*dem, n 314 y 324

*E.J. YARNOLD "Male", en G. BARBAGLIO - S. DIANICH (eds), Nuovo Dizionario

di teologia, Roma, Ed. Paoline, 19792, 823.

* F. LAMBIASI, Fu crucifiso perché? Sette domande sulla norte di Jesii, Roma, Ave, 2005, 84 s.
MU Cfr. Catecismo de la Iglesia Catdlica, nn 2284 s.

35





